#### РЕЛИГІЯ И ЦЕРКОВЬ

въ свътъ

научной мысли и свободной критики.

Кн. 7-я.

Н. Никольскій.

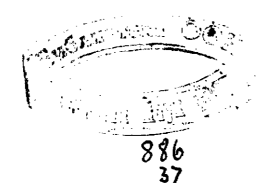
# Царь Давидъ

И

# ПСАЛМЫ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія Ю. Н. Эрпихъ, Садован, № 9. 1908.



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

|      |                                                  |     |     | (   | CTP. |
|------|--------------------------------------------------|-----|-----|-----|------|
| I.   | Введеніе                                         | •   | •   | •   | 5    |
| II.  | Внъшній обзоръ книги псалмовъ                    | •   |     |     | 9    |
| III. | Вопросъ о псалмахъ Давида и его пъвцовъ          | •   |     | •   | 12   |
| IV.  | Религіозная исторія Израиля послъ Давида         |     | •   | •   | 29   |
| V.   | Псалмы эпохи іудейскаго царства и эпохи плѣна    | •   | •   |     | 41   |
| VI.  | Псалмы эпохи общины второго храма                | •   | •   | •   | 48   |
| VII. | Историческое значение псалмовъ. — Техническое ст | rp( | oe: | aie |      |
|      | псалмовъ                                         | _   |     |     |      |
|      | Литература и переводы                            | •   |     | •   | 76   |
|      | Примъчанія                                       |     | •   |     | 78   |
|      | Хронологическій указатель псалмовъ               |     |     |     | 83   |

## Царь Давидъ и псалмы.

#### I. Введеніе.

Еврейская литература не въ примъръ прочимъ литературамъ древняго міра пользуется у насъ широкою, хотя въ то же время и странной извъстностью. На школьной скамь в мы знакомимся съ произведеніями греческой и римской литературы; но тв изъ насъ, кто впоследстви становится далеко отъ филоногіи и исторіи, скоро теряеть тв жалкіе отрывки знанія античклассиковъ, которые даетъ современное гимназическое преподаваніе; самое большее, въ памяти удерживаются крайне неопределенныя представленія о гомеровскомъ эпось и, быть можеть, о Тить Ливіи. На школьной же скамь нась знакомять и съ еврейской литературой, но это знакомство имветь специфическій характерь, и благодаря этому оно дольше и тверже, хотя и крайне причудливо, хранится въ памяти. Ранхристіанская церковь признала іудейскій канонь, т. е. большую часть произведеній древней еврейской и іудейской литературы, божественнымь откровеніемь, ветхимь завѣтомъ рядомъ съ новымъ завътомъ, образовавшимся постепенно изъ произведеній христіанской литературы. Церковь создала, а традиція сохранила до нашихъ дней и во всёхъ церквахъ представленіе, что христіанство вышло изъ іудейства, которое есть предуготовительная къ христіанству ступень. Исходя изъ этого представленія, христіанская мысль прибъгала къ помощи оригинальнаго метода толкованія произведеній еврейской литерачтобы применить ее къ оправданію и доказательству основныхъ христіанскихъ догматовъ: къ методу отысканія таинственнаго скрытаго смысла тёхъ или иныхъ мъстъ еврейской литературы, которыя такимъ путемъ пріобрътали значеніе христологическихъ пророчествъ и прообразовъ. Съ этой

точки зрвнія цвлый рядь не только мьсть, но и персонажей и событій, описываемыхъ въ еврейской литературъ, пріобрълъ совершенно неожиданный смыслъ. Мы всё ихъ знаемъ: это п судьба младенца Моисея, и сорокалътнее странствование евреевъ по пустынь, и мъдный змъй, и борьба Давида съ Голіаномъ, и Даніиль во рву львиномъ, и Іона во чревѣ «кита» (собств. большой рыбы), и эротическая «Пѣснь Пьсней», и безчисленныя цитаты изъ пророковъ. А въ завершение всего, наивное сказаніе о рав и грвхопаденіи (Быт. ІІ, 2-а-ІІІ), носящее очевидное вавилонское вліяніе и даже, быть можеть, запиствованное изъ вавилонскаго цикла сказаній о началѣ міра и человъчества, было истолковано, какъ прологъ великой драмы спасенія людей чрезъ Христа, сыпа божія, который своею смертью, какъ безгрешный, удовлетвориль божественную справедливость, ставъ замъстителемъ всъхъ людей, которые когда бы то ни было верили, верять и будуть верить въ истинато fora.

Съ этой же точки зрвнія на урокахъ закона божія намъ преподается исторія евреевъ («священная исторія ветхаго завъта») и даются представленія о еврейской литературъ, ея характерв и значеніи. Попутно мы, согласно традиціи, узнаемъ, кто и когда составиль отдёльныя произведенія ветхозав'ятной литературы; но долго на этомъ мы не останавливаемся, ибо разъ даже каждое слово внушено свыше духомъ божінмъ, то какое значеніе могуть имъть имя лица, писавшаго по указаніямь духа, и дата его жизни? И, окончивь школу, мы часто всноминаемъ этп уроки, гораздо чаще, чемъ уроки латыни и греческаго языка. Одни изъ насъ, и таковыхъ бельшинство, быстро проникаются религіознымъ индифферентизмомъ скентицизмомъ; другіе сохраняють настолько наивности, чтобы продолжать върить. Но п тъ и другіе недалеко уходять другь оть друга по части представлевія о еврейской литературь. Скептики, конечно, смъются надъ прообразами и пророчествами, но нередко продолжають думать, что пятикнижіе составиль Моисей, а псалмы-Давидъ, и не прочь иногда привести цитату изъ еврейской литературы, чтобы поставить втупикъ своихъ върующихъ противниковъ. Послъдніе, понятно, первое время упорно защищають традицію, а затімь, не будучи въ силахъ

ее защищать и не имъя возможности познакомиться съ протестантской критической школой, умъющей сочетать воедино критическую науку и догматическую религію, бросаются въ изученіе метафизики, въ области которой скоро забывають о Давидъ, и о Моисеъ, и о Соломонъ.

Если таковы представители нашей средней интеллигенціи, то что сказать о представителяхъ тъхъ классовъ, которые по своему умственному развитію и образованію стоять ниже? Тамъ мы можемъ встрътить либо апріорную въру безъ оглядки, либо апріорный же атеизмъ безъ оглядки. Тамъ либо иронизирують, либо молятся. Тамъ еще менње путей, чъмъ въ средъ интеллигенціи, для знакомства съ критическими научными взглядами на сущность и исторію еврейства и на происхожденіе христіанства. Однако, потребность эта тамъ едва ли не больше, чемь въ среде интеллигенціи. Последняя такъ или иначе, какъ счастливая дочь буржуазіи, им'веть возможность вообще познакомиться съ тою или другою отраслью науки. Она уже, такъ сказать, интоксирована критическимъ ядомъ и по чутью угадать или почувствовать многое, даже не имъя реальных данных въ своемъ распоряжении. Напротивъ, въ низахъ редко является возможность такой интоксикаціи. Наши образовательныя учрежденія, разсчитанныя на широкіе народные круги, вянуть, не успевши расцвесть.

Пишущій эти строки желаль бы, чтобы предлагаемый имъ очеркъ о псалмахъ помогъ всякому желающему оріентироваться въ вопросѣ о еврейской литературѣ и ея значеніи. Онъ далекъ, конечно, отъ указаннаго уже взгляда протестантскаго богословія, которое посредствомъ критической разработки ветхозавѣтной и новозавѣтной литературы хочетъ извлечь оттуда «вѣчное» и «всеобщее» и создать научно-обоснованную христіанскую религію. Поступать такъ значнть подражать средневѣковой схоластикъ, превращать науку въ служанку религіи. Авторомъ настоящаго очерка руководить только стремленіе къ научному познанію. Предъ лицомъ науки, въ извѣстномъ смыслъ, нѣтъ разноцѣнныхъ величинъ, но всѣ одинаково равноцѣнны въ томъ смыслъ, что каждая одинаково доступна ея изученію при помощи общепринятыхъ въ наукъ методовъ. Съ этой точки зрѣнія наука должна смотрѣть и на еврейскую ли-

тературу. Последняя есть одна въ числе многихъ, какъ и еврейская и христіанская религія суть только индивидуальныя явленія определенной категоріи фактовъ. И наука перестанеть быть сама собою, если она известное индивидуальное явленіе возведеть на степень «вечнаго» или «всеобщаго», какъ то делаеть протестантская критическая школа. Истинно религіозный человекъ никогда не согласится основывать свою веру на критике человеческаго разума—такимъ образомъ, унижая науку протестантская критическая школа не въ силахъ много помочь и религіи. Религія есть фактъ не разсудка, а чувства.

Почему для темы настоящаго очерка избранъ вопросъ о псалмахъ? Авторъ при этомъ выборъ руководился цёлымъ рядомъ соображеній. Ему хотвлось избрать такое произведеніе еврейской литературы, которое, съ одной стороны, пользовалось бы болъе широкой фактическою извъстностью (не только по наслышки, чъмъ другія, и которое, съ другой стороны, давало бы возможность более или менее успешно оріентировать читателя вообще въ вопросахъ ветхозаветной критики; наконедъ, нужно было подыскать такое произведение, которое само по себь заслуживало бы ознакомленія. Всьмъ этимъ условіямъ удовлетворило бы пятикнижіе; однако, вопрось о составъ п времени происхожденія пятикнижія настолько сложень и предполагаеть такую подготовку читателя, что въ первую голову трактовать его для нашей публики автору казалось рискованнымъ. Общею известностью пользуется Іовъ; но книга, названная его именемъ, мало удовлетворяетъ второму условію, такъ какъ слабо связана съ остальною еврейскою литературою. Пророковь у насъ знають больше по именамъ, чемъ въ действительности: но писать о нихъ въ сущности значило бы написать всю исторію Израиля до пліна. Оставались псалмы, вошедшіе, какъ неотъемлемая часть, въ составъ христіанскаго богослуженія; они много читаются и вна церкви. Въ то же время вопросъ о происхожденіи псалмовъ даетъ возможность освіттить цёлый рядь основныхъ вопросовъ библейской критики и исторіи, а сами псалмы являются типичными образцами еврейской поэзіи, причемъ нікоторые изъ нихъ выділяются, какт шедевры поэтическаго искусства. Въ виду последняго, авторъ. въ заключение своего историко-критическаго очерка, предлагаетъ читателю краткія замічанія о технической стороні еврейской поэзін, а въ тексті даеть опыть научнаго перевода цитать изъ ніскольких выдающихся псалмовъ.

#### II. Внъшній обзоръ книги псалмовъ.

Традиціонное мнѣніе таково, что, по крайней мѣрѣ, большая часть псалмовъ составлена царемъ-псалмонѣвцемъ Давидомъ. Впослѣдствін мы увидимъ, правильно ли такое представленіе; сейчасъ же приступимъ къ изслѣдованію вопроса о псалмахъ такъ, какъ будто бы намъ ничего о нихъ неизвѣстно, и какъ будто мы открываемъ книгу псалмовъ въ первый разъ. Въ противномъ случаѣ, если мы попытаемся примѣнить къ изслѣдованію вопроса о псалмахъ имѣющіяся у насъ отрывочныя традиціопныя свѣдѣнія, мы этимъ не только не облегчимъ, но лишь заградимъ себѣ дорогу.

Книга исалмовъ (sepher tehillim)-такъ называли раввиныталмудисты первую книгу третьей части еврейскаго канона, состоящаго изъ закона (tora—пятикнижіе), пророков (nebhiim— Судей, Самуила, Царей и пророки, кром'в Даніила) и писаній (kethubhim-остальныя книги ветхаго завета). Итакъ, псалмы стоять во главъ kethubhim и первоначально назывались, въроятно, по первому слову книги. Въ еврейскомъ текстъ псалмы въ свою очередь дёлятся на пять книгъ: 1-41. 42-72, 73-89, 90-106, 107-150. Въ греческомъ переводъ LXX этого дёленія ніть, оно, повидимому весьма поздняго, чисто богослужебнаго происхожденія, такъ какъ въ конців каждой изъ первыхъ четырехъ книгъ стоить одинаковое славословіе: «да будеть благословень Ягве, богь Израиля, въчно, аминь»; 150-ый же псаломъ является ничемъ ннымъ, какъ темъ же славословіемъ, лишь болве подробно развитымъ. Далве, необходимо заранте оговориться относительно счета псалмовъ. Именно, при одинаковомъ общемъ числъ псалмовъ (150), еврейскій тексть и переводь LXX, съ котораго сдёлань русскій переводъ, расходятся въ нумераціи отдёльныхъ псалмовъ. 9 и 10 псаломъ еврейскаго текста у LXX составляють одинъ 9 псаломъ: следовательно, после этого псалма и по пс. 114 счеть

LXX отстаеть отъ счета еврейскаго текста на одинъ нумеръ, такъ что, напр., общеизвъстные пс. 50 и 90 по еврейскому счету будутъ 51 и 91. 114 и 115 пс. въ переводъ LXX слиты въ одинъ исаломъ (по счету LXX—113); 116 псаломъ, наоборотъ, раздъленъ на два: 116, 1-9=114 LXX и 116, 10-19=115 LXX. Счетъ уравнивается снова на псалмъ 147: 147, 1-11=146 LXX и 147, 12-20=147 LXX. Это замъчаніе необходимо имъть въ виду, такъ какъ въ очеркъ принята обычная въ наукъ нумерація оригинальнаго еврейскаго текста, и читателю, при справкахъ съ русскимъ псалтиремъ, придется производить самому указанную поправку нумераціи.

Если теперь мы обратимся пъ отдёльнымъ псалмамъ собранія, то, не останавливаясь пока на содержаніи, замізтимъ. что каждый почти псаломь, за исключениемь весьма немногихь, начинается примъчаніями, не имбющими никакой органической связи съ дальнъйшимъ содержаніемъ исалмовъ. Эти примъчанія различнаго рода. Во первыхъ, они указываютъ на имена, новидимому, авторовъ псалмовъ. Имя Давида стоитъ во главъ 73 псалмовъ; имя Моисея-при пс. 90; имя Соломона при пс. 72 и 127; имя Асафа — при 12 псалмахъ, имя сыновъ Кора (Korah)—при 11 псалмахъ; имя Гемана, сына Езры—при пс. 88; имя Евана, сына Езры-при пс. 89. Эти обозначенія не всегда тверды: LXX приписывають Давиду еще 9 исалмовъ, отнимають у Соломона пс. 127, въ пс. 137 рядомъ съ Давидомъ называють Іеремію, въ пс. 138 - рядомъ съ Давидомъ Аггея и Захарію и приписывають последнимь еще псалмы 146—148. Далъе, начальныя примъчанія указывають разрядъ произведенія. Это или tehilla (пс. 145)—хвалебная пыснь, tephilla (пс. 90, 102, 142) — молитва, или schir-писнь, въ целомъ ряде исалмовъ, или mizmor (такъ обозначены 53 псалма) — пъснь, но спеціально религіознаго содержанія. Иногда указывается напъвъ, по которому псаломъ слъдуетъ пъть, причемъ обозначается пъснь, напъвъ которой долженъ служить образцомъ: таковы указанія на пъснь о лани и утренней заръ въ ис. 22. на пъснь о голубкъ на далекомъ Теревинев въ пс. 56 и на пъснь о лиліяхъ въ пс. 45 и 49. Часто обозначаются инструменты. которые должны служить для аккомпанимента. Есть цёлый

рядъ литургическихъ указаній, очень темныхъ. Наконецъ, каждый изъ 15 псалмовъ подрядъ (120—134) обозначенъ, какъ schir hammahaloth—пѣснь во время паломничества, пѣснь пилигримовъ. Есть при нѣкоторыхъ псалмахъ указанія историческаго характера. Эти указанія мы разсмотримъ при случаѣ въ слѣдующей главѣ.

Что еще можеть дать внёшній обзоръ книги псалмовъ? Не входя даже въ разсмотрвніе содержанія псалмовъ, мы уже видимъ, что книга составилась по частямъ, изъ болве раннихъ собраній. Такихь собраній можно различать нісколько. Наиболве ясно и безспорно выдвляются три собранія: 1) собраніе псалмовь, обозначенныхь именемь Давида, именно почти всв псалмы 1 книги, за исключеніемъ пс. 1, 2, 10 (который первоначально, какъ видно изъ текста LXX и техническаго построенія псалма, составляль одно целое съ псал. 9) и 33 п следующие псалмы 2 книги: 51-65, 68-70, причемъ въ заключение 2 кн. говорится: «кончились молитвы Давида, сына Исап»; 2) собраніе псалмовъ, обозначенныхъ именемъ Асафа: 3) собраніе пѣсенъ пилигримовъ, 50: 73 — 83 указанное выше. Различають еще собранія, но за преділами трехъ указанныхъ группъ поле безспорнаго кончается п начинаются уже споры.

Это первое общее заключеніе, которое мы можемъ вывести изъ внѣшняго обзора псалмовъ. Второе общее заключение состоить въ томъ, что книга псалмовъ въ ея теперешнемъ видъ есть собраніе богослужебныхъ песень, исполнявшихся хоромь, подъ аккомпаниментъ различныхъ инструментовъ во время богослуженія въ храмь. При этомъ некоторые псалмы имьли спеціальное назначеніе, напр. пс. 3-утренняя піснь, пс. 4вечерняя пъснь, пс. 30-на праздникъ освящения храма, пс. 81на праздникъ кущей и др. Такое же впечатленіе оставляеть въ насъ и бъглое знакомство съ содержаніемъ псалмовъ. Только одинъ псаломъ, 45, свътскаго содержанія-это свадебный гимнъ въ честь царя. Всв остальные псалмы въ большей или меньшей степени окрашены религіознымъ характеромъ. При этомъ мы замёчаемь нёсколько псалмовь, составленныхь по поводу историческихъ событій: пс. 137—эпохи пліна, пс. 74, 79—во время осады города (Герусалима) и нек. другіе; дале, черезт всю книгу проходить весьма многочисленная группа исалмовь, жалующихся на счастье грёшниковь, которые преследують и мучать праведныхь, напр. пс. 36—40, 54—59, 71, 76, 77, 86, 90 и мн. др. Наконець, двё группы псалмовъ имёють чисто богослужебное содержаніе: это хвалебныя (halleluja) песни 146—150 и нек. др. Остальные псалмы такъ или иначе трактують религіозные вопросы.

Посяв этого бытаго обзора исалмовъ, весьма сухого, но пеобходимаго для дальныйшей оріентировки, мы переходимъ къ детальному разбору вопросовъ о времени происхожденія и характеры исалмовъ.

### III. Вопросъ о псалмахъ Давида и его пъвцовъ.

На чемъ основывается традиція, приписывающая всё исалмы или обльную ихъ часть Давиду? Прежде всего на обозначеніяхъ имени Давида, дале, на томъ, что всё псалмы, пичьими именемъ не обозначенные, принадлежатъ ему же, наконецъ, его же считаютъ духовнымъ отцомъ и псалмовъ, обозначенныхъ именами Асафа, сыновъ Кора, Еоана и Гемана, такъ какъ не I Хроникъ XV, 17 <sup>ж</sup>) Асафъ былъ начальникомъ хора при Давидъ, и Давидъ же организовалъ пъвческую часть при богослуженін, такъ что последующіе хормейстеры и музыканты, сыны Кора, Еоанъ и Геманъ ведутъ свою родословную изъ временъ Давида. Самъ Давидъ былъ хорошимъ музыкантомъ, и традиція приводитъ несколько песенъ, составленныхъ имъ.

Если бы можно было полежиться на обозначенія имень или, говоря иначе, если бы можно было непреложно установить, что эти обозначенія указывають на авторовь псалмовь то вопрось объ ихъ эпохѣ быль бы рѣшенъ. Но къ сожалѣнію мы сейчась увидимь, что эти обозначенія крайне ненадежны.

Въ предшествующей главъ мы указывали, что эти обозначенія блуждають: еврейскій тексть и переводъ LXX приводять ихъ иногда при различныхъ псалмахъ. Одпако, признаемъ это блужданіе не столь существеннымъ и разсмотримъ эти обозначенія поближе. Прежде всего обращаетъ на себя вниманіе

<sup>\*)</sup> Въ перев. LXX кн. Хроникъ называется кв. Паралипоменонъ.

грамматическая конструкція. Въ еврейскомъ языкъ склоненій нътъ, и для обозначенія имени якобы автора псалма при всъхъ именахъ употребленъ предлогъ le (mizmor ledawidh, le'asaph, libene korah). Толкують это 1e, какъ le auctoris; но нигдъ, кромъ псалмовъ, такое употребление предлога le не имъетъ мъста. Вследствіе этого некоторые изследователи думають, что это le надо толковать иначе. Согласимся, что доводы противниковъ le auctoris неубъдительны и допустимъ на минуту, что le указываеть на автора псалма. Возьмемь псаломь 5, обозначенный le dawidh; въ ст. 8 читаемъ: «я долженъ пасть ницъ въ страхъ передъ тобой (Ягве), передъ твоимъ святымъ храмомъ»; въ пс. 138, 2 повторяется почти буквально та-же фраза; пс. 63, з и 69,10 также содержать указанія на храмь. Какь мы знаемь, храмъ быль впервые построенъ лишь при преемникъ Давида, Соломонъ. Возьмемъ пс. 14 и 51, также обозначенные именемъ Давида. И тотъ и другой псаломъ написаны въ эпоху плена; авторы ихъ мечтають о возстановленіи Сіона и храма, лежащихъ въ развалинахъ (14,7 и 51,20-21). Очевидно, эти псалмы не могуть принадлежать Давиду. Пс. 74, обозначенный le'asaph изображаеть Іерусалимь и храмь, разоренные языческими врагами ситуацію, при Давидъ не имъвшую мъста; та же самая ситуація изображена въ пс. 79, 80 и 83, также обозначенныхъ  $l^{e}$ asaph. Эти примъры показывають, что обозначенія имень крайне ненадежны, во всякомъ случав не исходять отъ авторовъ псалмовъ, а прибавлены чужою рукою, по всей въроятности тою же, которая прибавила литургическія и музыкальныя примъчанія. Въ подлинности указаній на имена сомнівался еще Өедоръ Монсуетскій (перковный писатель IV в.), и подъ вліяніемъ его авторитета въ спрійскомъ переводѣ библіи (т. наз. Peschita) еврейскія примъчанія опущены и замънены заглавіями, сообразно съ содержаніемъ псалмовъ. Приходится отказаться отъ попытки положиться на обозначенія имень и прибетнуть къ какому либо иному методу.

Для того, чтобы окончательно рѣшить, имѣль ли Давидъ или его современники какое-нибудь отношеніе къ составленію псалмовь, или слѣдуеть искать корни ихъ въ другой эпохѣ, намъ прежде всего необходимо познакомиться съ самимъ Давидомъ, религіозными учрежденіями и характеромъ религіи его

эпохи и сопоставить полученные результаты съ содержаніемъ исалмовъ. Для этой цёли обратимся къ I и II кн. Самупла (по терминологіи LXX—I и II Царствъ) и къ I кн. Царей (у LXX—III Царствъ), где использованы народныя преданія о Давиде и летопись, которая велась при его дворе 1). Это было за 1000 слишкомъ леть до Р. Х. Израильскій

Это было за 1000 слишкомъ лътъ до Р. Х. Израильскій народъ долженъ былъ вести тяжелую борьбу за существованіе въ странъ Кенаанъ, гдъ онъ поселился лътъ 250 тому назадъ. Израиль еще не представиялъ изъ себя единаго народа и царства. Онъ распадался на цълый рядъ племенъ («колънъ»), имена которыхъ послъдующая легенда присвоила сыновьямъ прародителя израильскаго народа, Іакова, прозваннаго будто бы Израилемъ. Илемена враждовали между собою и соединялись только во время опасности. Незадолго до 1000 года до Р. Х. такая опасность была и притомъ весьма грозная. Родственное евреямъ племя филистимлянъ нокорило съверныя еврейскія племена и обложило ихъ тяжелою данью. Противъ нихъ поднялось возстаніе подъ начальствомъ молодого царя Саула и его сына Іонафана. Саулъ выдвинулся впервые побъдой надъ аммонитянами (І Сам. 11), послъ чего въ Гилгалъ народъ провозгласилъ его царемъ. Подъ предводительствомъ Саула и Іонафана Израиль свергнулъ филистимское иго; благодаря этому, Саулъ сдълался независимымъ царемъ надъ съверными племенами. Таково происхожденіе царской власти у евреевъ. Какъ мы видимъ, пропсхожденіе ея чисто военное, вполнъ

какъ мы видамъ, пропсхождене ен чисто военное, вполнъ зналогичное происхожденію постоянной королевской власти у германцевъ. Функціи царской власти были также исключительно военныя: Саулу пришлось всю жизнь бороться противъ филистимлянъ, не желавшихъ такъ скоро потерять данника; въ концѣ концовъ опъ и погибъ въ этой борьбѣ (I Сам. XXXI). И помимо этого, цѣлый рядъ указаній свидѣтельствуетъ о томъ, что въ лицѣ Саула мы имѣемъ дѣло не столько съ царемъ въ государственно-правовомъ смыслѣ, сколько съ военнымъ вождемъ, выдвинутымъ силою обстоятельствъ и принужденнымъ опираться не на наслѣдственное или иное право, но исключительно на личное вліяніе, создаваемое положеніемъ среди Израиля рода Саула и его личными заслугами. Отецъ Саула, Кисъ, изъ племени Веніамина, былъ родовитый и богатый че-

ловъкъ (I Сам. IX. 1). Постоянное мъстопребываніе Саула въ мирное время находилось въ его родномъ селеніи Гибеа, гдт онъ подъ развъсистымъ старымъ тамарискомъ, опираясь на копье и окруженный приближенными дружинниками, держалъ совътъ и давалъ аудіенціи (I Сам., XXII, 6 и слъд.) Дружина Саула состояла отчасти изъ родственниковъ (напр. Абнеръ былъ двоюродный братъ Саула), отчасти изъ пришлой молодежи, которая стекалась со всъхъ сторонъ къ славному вождю (одинъ изъ дружинниковъ, Доэгъ, былъ даже не еврей, а эдомитянинъ). Въ составъ дружины Саула былъ и Давидъ, будущій царь, любимый герой еврейскихъ героическихъ преданій.

Давидъ, какъ передаетъ преданіе, выдвинулся послъ поединка съ филистимляниномъ Голіаоомъ (I Сам. XVII. 55—XVIII, 5). Сауль взяль его въ свою свиту, онъ состояль при Сауль оруженосцемъ и услаждаль его игрою на арфъ. Саулъ сначала очень любилъ Давида и даже выдаль за него свою дочь. Но между царемъ и Давидомъ произошло охлажденіе, такъ какъ военные подвиги Давида создали ему широкую популярность. затмившую популярность Саула («Сауль поразиль тысячи, а Давидъ-десятки тысячъ»—I Сам. XVIII. 7). Сауль сталь подозръвать Давида въ стремленіи захватить власть и въ припадкъ ярости чуть было не убиль Давида. Тогда послъдній убъжаль оть царя и сталь вести бродячую жизнь горнаго разбойника. Онъ гивздился со своей шайкой, состоявшей изъ всякаго рода угнетенныхъ людей, въ особенности бъжавшихъ отъ крвпостной кабалы (за долги), въ горахъ Адулламъ, въ іудейской пустынь. Сауль пытался его преследовать тамъ, но безуспѣшно. Для характеристики жизни Давида въ пустынъ приведемъ чрезвычайно яркій разсказь о Давидь и Наваль (І Сам., XXV). Наваль быль богатый вождь, имъвшій 3000 овець и 1000 козъ, у него была красивая и умная жена Авигаиль, а самъ онъ быль тупъ и злобенъ. Давидъ послалъ къ нему десять человъкъ и вельль сказать: ты и твоя семья и все владъніе твое процебтають, ты, какь слышно, стрижешь теперь овець. Твои пастухи пасли скоть вблизи оть насъ. и мы ничемь ихъ не обидъли (они сами засвидътельствуютъ это), и поэтому ты должень намь оказать дружбу; итакь, пришли твоимь рабамь и твоему сыну Давиду, что у тебя есть подъ рукою. Наваль

грубо ответиль: кто такой Давидь? много теперь шляется рабовъ, убъжавшихъ отъ своихъ господъ; развъ я обязанъ отдавать всякому неизвестному встречному вино, хлебъ и мясо. приготовленное для монхъ людей, стригущихъ овецъ? Услыхавъ этоть отвъть. Давидь приказаль своимь товарищамь вооружиться; 400 человътъ пошло съ Давидомъ на Навала, а 200 осталось сторожить лагерь. Между тымь Авигаиль услыхала отъ одного изъ своихъ рабовъ о происшедшей ссоръ между Наваломъ и посланными Давида. Рабъ сказалъ ей, что Давидъ и его товарищи были съ нимъ всегда дружелюбны, и ночью и днемъ за имии было безопасно, какъ за ствной. Тогла Авиганль решила предупредить опасность: приказала доверен нымъ рабамъ пагрузить ословъ виномъ, хлебомъ, заколотыми овцами, зерномъ, плодами маслины и отправилась павстръчу къ Давиду. Встръча произошла въ горахъ. Давидъ гиввио заявилъ ей, что такъ какъ Навалъ заплатиль ему зломъ за добро, то еще до разсвъта въ его домъ не останется въ живыхъ ни одного мужчины. Авигаиль тогда нала передъ разбойникомъ ницъ и сказала: на мив вина, господинъ мой! Позволь сказать рабъ твоей и подари внимание ея словамъ! Пусть не огорчаотся господинъ мой отъ этого недостойнаго человъка, Навала, ибо какъ онъ зовется, таковъ онъ и есть: глупецъ онъ (nabhal) и полнъ неразумія; а я, рабыня твоя, не видала посланцевъ господина моего. Итакъ, пусть всв враги твои будутъ подобны Навалу и всякій, кто захочеть оскорбить господина моего. Теперь отдай эти подарки, которые рабыня твоя привезна господину своему, людямъ въ свить твоей. Если Ягве пошлетъ милость господину моему, то вспомни о рабъ своей! Давидъ приняль подарки и похвалиль Авнгаиль за разумное поведеденіе. Когда Авигаиль вернулась домой, то застала тамъ попойку, и самъ Навалъ лежалъ мертвецки пьяный. На другой день жена разсказала ему обо всемь; на Навала это такъ подъйствовало, что онъ десять дней быль, какъ камень, а на десятый день Ягве поразиль его смертью. Услыхавь объ этомъ, Давидъ послалъ людей привести Авигаиль, чтобы взять ее себъ въ жены. Авигаиль немедленно повиновалась. Это, заботливо прибавляеть легенда, была третья жена Давида: первая была Михаль, дочь Саула, которую Сауль после бетства Давида отдаль другому, вторая была Ахиноамь, изь Іегрееля; Авигаиль стала женою Давида одновременно съ Ахиноамъ (I Сам., XXV, 43). Отъ преслъдованій Саула Давиду пришлось, однако, въ концъ концовъ искать спасенія въ филистимской странь; онъ отправился къ Ахису, вождю изъ Гата. Тотъ припяль Давида съ распростертыми объятіями и даль ему городъ Сиклагъ, гдѣ Давидъ и жилъ со своими товарищами и женами до смерти Саула (I Сам. XXVII).

Итакъ, передъ пами страничка чрезвычайно знакомая. Вмѣсто кроткаго царя-псалмопѣвца, передъ нами родной братъ цѣлаго ряда предводителей оѣглыхъ людей, искавшихъ сеоѣ воли и богатства. Паравлели приводить не приходится; опѣ сами просятся на уста. Эти разсказы о Давидѣ бросаютъ еще пъкоторый свътъ на состояніе израильскихъ племенъ въ эту эпоху. Классовая дифференціація уже началась; старинное равенство и свобода, подобныя германскимъ, уже стали отходить въ область преданій. Чувствуется, что начинается закрънощеніе мелкихъ людей; отсюда пошелъ тотъ процессъ эксплуатаціи слабыхъ сильными, противъ котораго позднѣе поднялись пророки.

Итакъ, Давидъ временно поселился въ Сиклагъ, какъ филистимскій вассаль. Когда при горъ Гильбоа филистимляне, наконець, разбили Саула, причемъ быль убить онъ самъ и его сынъ Іонаванъ, другь Давида, то для Давида открылась дорога къ царству надъ Израилемъ. Онъ быль сейчасъ же провозглашень царемь въ племени Іуды, откуда онъ самъ происходиль. Черезь ивсколько льть, онь, пользуясь раздорами дружинниковъ Саула и услугами перебъжчика Абнера, разбиль его сына, Эшбаала, и сделался царемъ надъ всемъ Израилемъ. Его заботы были тъ же, что у Саула: окончательно разбить филистимлянъ и отбить охоту у другихъ сосъдей нападать на израильскія племена. Для себя онь построиль укръпленный замокъ, Герусалимъ, на іудейской горъ Сіонъ. Тамъ онъ устроилъ свою резиденцію съ большою роскошью. Преданія съ охотою перечисляють его жень (II Сам. III, 2-5) и его дружинниковъ — героевъ (II Сам. XXIII, 8 и след.). Власть его, однако, не была безспорна: противъ него поднимали возстанія сторонники Саула и его собственный сынъ Абсаломъ. Къ концу своего дарствованія Давидъ нажилъ себѣ не мало враговъ. У него образовались уже привычки восточнаго деспота: достаточно вспомнить, какъ онъ отнялъ у Ури его жену Батсебу (Batsebha, въ русск. библ. Вирсавія) и какъ онъ прикрывалъ самый безудержный развратъ своихъ сыновей (ср. II Сам. XIII и слъд.).

Таковы были общественно-политическія условія въ Парацию въ эпоху Давида. Израиль еще не вышель вполив изъ родового быта, еще крвика была власть вождей-скотоводовъ, которые еще не превратились въ феодаловъ, живущихъ крвпостнымъ трудомъ и земледвліемъ—положеніе, совершенно аналогичное быту германцевъ тотчасъ нослів переселенія или грековъ въ гомеровскую эпоху. Столько же сродныхъ элементовъ и въ происхожденіи и положеніи царской власти. Она ведетъ свое начало отъ войны и разбоя: для того и другого пужны были вожди, которые и становятся царями. Война и разбой по существу тогда не различались, какъ мы не видимъ такого различія ни у германцевъ въ IV—V в., ни у грековъ въ эпоху гомеровскаго эпоса.

Такими же чертами первобытной и наивной еще эпохи отмъчена и религіозная жизнь Израиля. Богъ Ягве, запимавній первое мъсто въ еврейскомъ пантеонь, національный богъ Израиля, это все еще прежній воинственный богь, какимъ онъ описанъ въ пъснъ Деборы (Суд. V), одномъ изъ древикишихъ произведеній еврейской поэзіи. Когда онъ идеть, содрагается земля и небо, шатаются горы, даже самъ Синай. этоть великань между горами (какъ Олимпь у грековъ). Этотъ богъ жаждеть крови враговъ Паранля, которые являются и его врагами: какъ Іаель раздробила голову Сисеры, царя Ханаанскаго, такъ должны погибнуть и всв прочіе враги Ягве (ibid). На этомъ свойствъ Ягве построенъ весь разсказъ объ отверженій Саула богомь Ягве, разсказь, вышедшій, несомивнно, изъ враждебной Саулу жреческой среды (I Сам., XV). Въ разсказъ говорится, что Самуилъ приказалъ Саулу отъ имени Ягве совершить наказаніе надъ амалекитянами за всь ть быдствія, которыя последніе причинили Изранлю со времени выхода изъ Египта. Саунъ долженъ былъ разбить амалекитинъ и истребить ихъ безъ пощады, не исключая ни женщинь, ни дътей, ни новорожденныхъ младенцевъ, ни быковъ, ни овецъ, ни верблюдовъ, ни ословъ. Саулъ победилъ царя амалекитянъ. Агага, но истребиль лишь его солдать и малоценный скоть. самого же царя и лучшую часть скота пощадиль, чтобы принести ихъ въ жертву Ягве. «Тогда вышло слово Ягве къ Самунлу: я раскаиваюсь, что сделаль Саула царемъ, ибо онъ отвратился отъ меня и не исполнилъ моихъ приказаній». Самуиль отправился къ Саулу и после прупнаго разговора съ нимъ объявилъ ему: «отнынъ Ягве отнимаеть у тебя парство и передаеть его другому, который лучше, чёмь ты», приказаль привести Агага и собственноручно разрубиль его жертвенникомъ Ягве въ Гилгаль. Ягве-непременный советникъ и участникъ во всехъ военныхъ делахъ. Прежде чемъ двинуться въ походъ, и Саулъ и Давидъ спращивали Ягве, слъдуеть ни предпринимать задуманное предпріятіе. Для этого метали такъ называемые urim и tummim, жребін, загадывая напередъ, какой жребій будеть иміть значеніе «да» и какой «нътъ», или старались открыть отвътъ Ягве изъ сновидънія. Ягве не всегда отвъчалъ; тогда приходилось прибъгать къ помощи жреца или прозориивца. Такимъ былъ при Саулъ Самунлъ, при Давидъ-изгнанный Сауломъ жрецъ Абимелехъ. Послѣ того какъ Саулъ поссорился съ Самунломъ и Ягве, Самуилъ скоро умерь; между тъмъ началась война съ филистимлянами, и Сауль сталь спрашивать Ягве самь: «но Ягве не отвъчаль ни посредствомъ tummim, ни въ снахъ, ни чрезъ пророковъ». Тогда Сауль отправился къ эндорской колдунью, которая умела заклинать духовъ и вызывать тфни умершихъ, и просиль ее вызвать тінь Самупла, что она и сділала. Ягве, такимъ обравомъ, еще сохраняетъ свой отчасти антропоморфическій, отчасти стихійный характерь (какь показываеть этимологія слова jahweh, онъ былъ первоначально богомъ грозы). Единственный намекъ на этическое значеніе Ягве можно найти развіз въ исторіи Давида и Батсебы: къ Давиду пришелъ пророкъ Набанъ и обличиль его именемь Ягве. Эта исторія показываеть, что проблески религіознаго рефлекса только забрезжили; но они и не могли пойти въ это время далеко, пока не началась еще усиленная соціальная дифференціація, и не начались широкія соціальныя движенія, которыя неминуемо разрушають старый религіозный натурализмъ и выдвигають въ религіи на первый планъ этическіе моменты.

Постояннымъ соперникомъ Ягве является Ваалъ. Сторонники монотеистической реформаціи VII въка считали культъ Ваала ханаанскимъ культомъ; по каково бы ни было его промсхожденіе, этотъ культъ глубоко вибдрился въ народную религію. Какъ Ягве, такъ и Ваала изображали въ видъ быка, или тельца, изображенія которыхъ считались символомъ величайшей силы и могущества. Если Ягве выдвигается болье всего въ военную эпоху, какъ богъ-воитель, аналогъ германскаго Вотана, то Ваалъ выдвигается въ мирное время. Какъ только минуетъ военная гроза, пародъ раздъляется между грознымъ Ягве и щедрымъ Вааломъ, животворнымъ богомъ солица и плодородія. Израпльская традиція въ ся современномъ видъ затушевала культъ Ваала и опорочила его, какъ чуждый и еретическій; нотому. Ваалъ не такъ ясенъ и рельефенъ, какъ его восторжествовавній въ концъ концовъ соперникъ Ягве.

Данве, паряду съ Игве существують пизиня божества, ему подчиненныя. Это элые духи, которыхъ Ягве носылаеть мучить непріятныхъ ему людей, какъ напр. зной духъ, мучивній Саула (I Сам., XVI, 17), или какъ гонецъ (maleakh, ауувлог) Ягве въ II Сам. XXIV. 16, который, повидимому, быль олицетвореніемъ чумы. Эти духи, очевидно, родственны вавилонскимь бъсамъ, олицетвореніямъ различныхъ бользней, которыхъ можно было прогонять заклинаніями. Были въ каждомъ дом'в своего рода пенаты, терафимы (І Сам., 19. 13 и след., очень любопытный разсказъ; ср. также Ос., III, 4, Захар., X, 2 \*) и Іезек. LVII, S). Ихъ роль и культь неясень; повидимому, въ ихъ лицъ почитали боговъ предковъ. Выль культъ старинныхъ священныхъ изображеній: почитался, напр. м'ядный зм'я, по преданію сдъланный Моисеемъ. Оставались въ силъ культы прежнихъ поселенцевъ ханапеевъ и ижкоторые старинные вавилонскіе, върнъе всего общесемитские культы: солнца, луны, созвъздий Зодіака, крылатыхъ быковъ (керубовъ) и культы соседнихъ боговъ, сидонской Астарты, моавитского Камоша и аммонит-

<sup>\*)</sup> IX и X гл. Захаріп относятся, по всей въроятности, къ эпохъ до VIII в. п лишь случайно вставлены въ книгу подлиннаго Захаріп.

скаго Милькома. Всё эти старинные культы, существовавшіе рядомъ съ культомъ Ягве и Ваала, упоминаются еще въ VIII в. (II Цар. XVIII, 4; XXIII, 4 п слёд.). Наконецъ, еще въ болье позднюю эпоху, лётъ 100—150 спустя послё Давида, существовали старинные культы священныхъ деревьевъ, камней прощъ, съ которыми вели безпощадную борьбу пророки, начиная съ Амоса и Осіи.

Очень важенъ вопросъ о культв. Не было опредвленнаго мъста культа. Практика, которая закръплена въ кн. Судей и Самуила, а также отчасти въ I и И Царей (эти послъднія книги значительной переработка въ эпоху вавилопподверглись скаго плвна, и мы не имвемъ ихъ въ первоначальномъ видв), дъйствующимъ правиломъ было показываетъ, что Исх. XX, 24: «на всякомо мисть, которое я назначиль для того, чтобы на немъ служили мнв, я приду къ тебв и благословлю тебя». Самое это правило, какъ и все законодательство, Исх. XXI—XXIV (так. наз. «книга завъта», sepher habberith) было ничемъ инымъ, какъ письменнымъ закрепленіемъ обычая. «Служили» божеству, т. е. приносили ему жертвы на самыхъ разнообразныхъ мъстахъ, съ которыми легенды связывали факты появленія божества. Въ настоящее время трудно сказать определенно, существовали ли эти места издавна и легенды носять лишь этіологическій характерь, или эти міста были выбраны для культа пменно въ силу легенды; опредъленно это можно сказать лишь о тъхъ мъстахъ культа, которыя израильтяне запиствовали отъ хананеевъ; легенды, связавшія ихъ съ именами патріарховъ, носять, несомнінно, этіологическій характеръ. Эти священныя мъста—Веоиль (собств. Bethel), Данъ, Гилгаль, Беть-Миха. Бееръ-Себа (Впрсавія) и др., а также безчисленныя высоты (bamoth), т. е. холмы съ находившимися на нихъ жертвенниками. Та скинія собранія (ohel mohedh), которая по такъ называемому законодательству Моисееву была устроена въ пустынъ и предназначались для оффиціальнаго законнаго культа впредь до построенія храма, совсёмь не существуеть ни въ эпоху Давида, ни въ болъе позднюю. Единственное упоминаніе о ней находится въ I Сам., II, 22, но это місто отсутствуеть въ переводъ LXX, а въ еврейскомъ текстъ сильно испорчено и съ трудомъ поддается толкованію. Точно также ни откуда не видно, чтобы храмъ, построенный Соломономъ, былъ построенъ взамѣнъ скиніи; это совершенно новое предпріятіе Соломона, о которомъ мечталъ еще его отецъ, Давидъ, построившій временно для національной святыни, ковчега, который былъ перенесенъ имъ на Сіонъ, временный шатеръ (ср. II Сам. 7, I Цар. VI и слѣд.). Такимъ образомъ, скинія собранія, съ ея строго регламентированнымъ культомъ и іерархіей, есть не что иное, какъ фикція, измышленная для вящшаго освященія теократическаго строя, созданнаго послѣ плѣна. Езрой и его преемниками.

Культь, который совершался на этихъ священныхъ мъстахъ, не пуждался ни въ особыхъ жрецахъ, ни въ особыхъ обрядахъ. Жертвы могъ приносить и приносиль всякій, лишь бы быль къ этому поводь и матеріальная возможность. Жертвоприношенія были въ то же время и пирами: жертвенное мясо събдалось туть же приносившими жертву; приносить жертву значило радоваться, нить и всть передъ божествомъ. Совершенно незамътенъ тотъ элементъ искупленія, очищенія и умилостивленія, который поздніе сталь примішпваться къ жертвоприношенію, а после плена сделался доминирующимъ. Это былъ жизнерадостный натуральный культь, связанный съ главными моментами хозяйственной жизни: поствомъ, снятіемъ первинокъ. жатвой, стрижкой овецъ. Люди, принося жертвы, думали не о гръхахъ своихъ, а о своемъ урожать. Если Ягве понравится тукъ барановъ и мясо быковъ, если его обоцянію будетъ пріятень дымь оть жертвенных костровь, то онь пошлеть урожай, если нътъ-онъ пошлетъ засуху. Ягве, какъ показываетъ исторія пророка Иліи, иногда въ этомъ отношеніи состязался даже съ Вааломъ (ср. I Сам. III, 14; XXVI, 19; VII. 6; II Сам. XXIV, 16—25; Суд. XX, 26; о праздникахъ: Исх. XXIII, 15 слъд., и XXXIV; 8-26 другія мъста).

Такова была религія этой эпохи. Она—плоть отъ плоти и кровь отъ крови тогдашняго соціально экономическаго быта. Вся проникнутая натурализмомъ, чуждая моральному рефлексу она вполнѣ гармонируетъ съ тогдашней простой жизнью. Эта жизнь покоилась на натуральномъ хозяйствѣ въ его первичной още стадіи; соціальныя группировки еще слабо намѣчались: государство только выходило изъ пеленокъ, подъ давленіемъ

борьбы Израиля за существованіе, И релитія его, какъ релитія германцевъ первыхъ въковъ нашей эры, грековъ въ гомеровскую эпоху, славянъ въ древности, носить еще характеръ скоръе вульгарнаго фетимизма и демонизма, чъмъ рефлективной системы, старающейся отвътить на вопросъ о злъ и добръ, о справедливости и беззаконіи.

До сихъ поръ мы исключительно руководились данными, которыя намъ сообщають книги Судей, Самуила и Царей и отчасти пророковъ. Но въ началѣ этой главы мы указывали, что еврейская традиція располагаеть еще книгами Хроникъ, которыя изображають Давида музыкантомъ, псалмопѣвцемъ и организаторомъ коллегіи пѣвцовъ, именами которыхъ обозначены нѣкоторые псалмы. Вопросъ объ этихъ книгахъ, слѣдовательно, тѣмъ болѣе важенъ, что онѣ даютъ опредѣленное свидѣтельство о происхожденіи псалмовъ.

Что такое книги Хроникъ въ сравнении съ кн. Самуила и Царей? По времени происхождения онъ относятся къ эпохъ не ранъе Кира, такъ какъ въ заключительныхъ стихахъ разсказывается объ указъ Кира, разръшившемъ іудеямъ вернуться изъ Вавилона на родину (538 г.). Но въ дъйствительности эти книги еще болъе поздняго происхождения. Именно, terminus а quo дается тъмъ обстоятельствомъ, что заключительныя слова И Хрон. буквально повторяются въ началъ кн. Езры (жилъ въ половинъ V в.), такъ что эта книга является непосредственнымъ продолжениемъ Хрон., (кн. Езры въ теперешнемъ видъ составилась изъ разныхъ частей и даже написана на двухъ разныхъ языкахъ, а появилась не ранъе 400 года), и содержаниемъ ИП гл. I Хрон., гдъ идетъ генеалогія Давидидовъ вплоть до шестого покольнія послъ плъна (слъдовательно, приблизительно до 350 г.).

Содержаніе книгъ Хроникъ таково: сначала дается генеалогія Давида, начиная съ Израиля и Іуды (І—ІІ), далье идеть генеалогія Давида и краткія замьчанія о нькоторыхъ другихъ кольнахъ (ІІ—ІХ); ІХ, 1—35 излагаетъ конституцію іудейской общины посль ея возстановленія и перечисляетъ пришедшіе въ Іерусалимъ изъ пльна ряды іудеевъ. Съ ІХ, 35 начинается изложеніе исторіи только Іуды, начиная со смерти Саула вплоть до указа Кира. Матеріалъ, который использованъ авто-

ромъ Хроникъ, заимствованъ буквально изъ пятикнижія п кн. Самуила и Царей. Къ этому заимствованному матеріалу авторъ Хроникъ сдёлалъ цёлый рядъ существенныхъ добавленій. Нѣкоторыя мелкія добавленія, главнымъ образомъ во II кн. Хрон., заимствованы изъ источниковъ, названія которыхъ указываются туть же: это исторіи о различныхь царяхь и пророкахь. Выражались сометнія въ подлинномъ существованіи этихъ источниковъ, такъ какъ добавленія, почерпнутыя изъ нихъ, носять совершенно тоть же характерь, что и другихъ, весьма обшир-ныхъ добавленій I и II кн., касающихся Давида и Соломона, источникъ которыхъ совершенно не указанъ. Общій характеръ книгъ Хропикъ совершенно опредъленный. Хронисть превратилъ живую исторію доплыннаго Израиля въ мертвую схематическую исторію церкви. Вся его работа ставить себф цівлью показать, что теократическое законодательство Монсея жило и дъйствовало до плъна, что цари гудейские, пачиная съ Давида, были върными его слугами. Съ этою цълью весь матеріалъ кн. Самуила и Царей быль подвергнуть радикальной чисткъ. Выпущено все то, что противоръчило основной идев хрописта и что могло такъ или иначе шокировать благочестиваго. Прежде всего, исчезли всѣ разсказы, прямо относящіяся къ народной религіи той эпохи; изъ біографій Давида, Соломона и другихъ царей выпущены всѣ подробности, противоръчащія ихъ роли, какъ върныхъ слугъ закона; пророки изъ проповъдниковъ морали и соціальной справедливости превращены въ фанатическихъ защитниковъ обрядоваго закона. Вся исторія царства Израильскаго (собств. Ефремова) выпущена, такъ какъ его отдъльное существование отъ Іуды нарушало идею о единомъ израильскомъ народъ, сосредоточенномъ вокругъ богоустановленнаго культа въ Герусалимъ. Съ точки зрънія хрониста, десять кольнъ—это нечестивые раскольники, сами себя отръзавшіе отъ подлиннаго Израиля и недостойные упоминанія. Но одними цензурными выпусками обойтись было нельзя. Эти выпуски не давали главнаго: они все таки не могли доказать, что обрядовое Моисеево законотеократическаго характера, действительно сущедательство, ствовало до плена. Пришлось для этой цели сделать несколько общирныхъ добавленій и множество мелкихъ ремарокъ. Самое большое добавление, не обозначенное никакимъ источникомъ, это

22-29 гл. І Хрон. Здісь изложено приказаніе Давида Соломону относительно построенія храма и устройства въ немъ оффиліальнаго культа. Давидъ подробно перечисляетъ число левитовъ и ихъ обязанности, распредъляетъ священниковъ на 24 класса, устанавливаеть 24 отдёленія півцовь (четыре предназначены для сыновъ Асафа, шесть-для сыновъ Гедутуна, 10-для сыновъ Гемана) и дълаетъ другія распоряженія, касающіяся храма и его военной охраны. Самь Давидь положиль будто бы начало этому устройству оффиціальнаго культа при перепесеніи ковчега на Сіонъ: тогда онъ собралъ- со всего Израиля потомковъ Аарона и Левія и составиль хоръ півцовь: а по окончани перенесенія ковчега онъ приказаль Асафу и его братьямъ пъть составленный имъ псаломъ «Возблагодарите Ягве», часть котораго повторяется въ пс. 105,1—15. Это разсказывается въ двухъ общирныхъ добавленіяхъ, І Хрон. ХV, 1-24 и XVI, 4-42. Разсказъ о построеніи и освященіи храма Соломона, заимствованный въ общемъ изъ Сам. и Цар., сильно переработанъ и испещренъ краткими добавленіями, имъющими, однако, весьма важную цёль: показать, что храмъ былъ точною копіей скиніп Моисеевой, которая должна была служить его временной заміной.

Эти характеристическія черты добавленій хрониста и общей тенденціи той переработки, которой онъ отчасти подвергъ текстъ Сам. и Цар., показывають, что мы имфемъ здёсь дёло съ благочестивымь, но весьма тенденціознымь замысломь и вымысломь. «Книга закона Моисеева», т. е. теперешнее пятикнижіе, появилась впервые въ цёломъ видё только при Езрё (440 г.): изъ тъхъ частей ея, которыя существовали до плъна, твердо установлено существованіе лишь десятословія, «Книги Зав'єта», Второзаконія и легендъ о патріархахъ. Вся историческая обстановка происхожденія обрядоваго законодательства, (такъ наз. Priestercodex) 2) есть чисто искусственное произведеніе, фикція, созданная ради того, чтобы освятить тотъ строй, который установился въ общинъ второго храма стараніями книжниковъ школы Іезекінля и Езры. Но этой фикціи противоръчила подлинная исторія, закръпленная въ кн. Сам. и Царей. Ее замѣнили новой, исправленной исторіей, которая кстати убила еще олного зайна: воспользовавшись легендой о томъ, что

національный герой Давидь, быль музыканть и поэть. Хроника эксплуатировала эту черту въ томъ смыслѣ, что превратила Давида въ благочестиваго царя-псалмопъвца, организатора музыкальной части богослуженія въ храмь. Добавленіе, сдвланное ради этого, подобно всвив остальнымъ добавленіямъ, само выдаеть свое происхождение: его языкь сильно араманзировань, сразу отличается отъ языка Сам. и Цар., классическаго языка еврейской литературы. Это добавление, какъ и весь Priestercodex, не есть простая фикція, это только архаизація того, что существовало въ V – ÎV в. въ іудейской общинъ второго храма. Церковно-юридическій и сакральный быть изображень въ Priestercodex' в какъ строй, установленный самимъ богомъ въ пустынъ, а техническая сторона богослужения и храмового устройства приписана Давиду. XXII—XXIX гл. I кп. Хрон. имвють историческую цвиность не какъ источникъ для псторіи Давида, но какъ источникъ для характеристики храмовой музыки въ послъпленной общине з).

Остается разобрать еще одинь вопросъ. Давидь быль поэтъ и музыканть—это исторически установленный факть. Выть можеть, онъ все-такибыль авторомь искоторыхъ псалмовъ, не будучи, конечно, ни авторомъ всей книги исалмовъ, ни организаторомъ храмовой музыки.

Отвътить на этотъ вопросъ нетрудно. Традиція кн. Сам. принисываетъ Давиду два поэтическихъ произведенія, которыя и приводятся цъликомъ. Это пъснь въ честь навшихъ героевъ, Саула и Іонавана (II Сам., I, 17—27) и благодарственный исаломъ, который будто бы Давидъ сочинилъ, когда Ягве избавилъ его отъ руки его враговъ и Саула (II Сам. ХХ, повторяется съ нъкоторыми варіантами въ книгъ псалмовъ, какъ пс. 18). Изъ этихъ двухъ пъсенъ первая не возбуждаетъ никакихъ сомнъній. Она заимствована составителемъ I Сам. изъ «книги праведнаго», не дошедшаго до насъ очень древняго собранія пъсенъ, которое цитируется еще въ книгъ Іисуса Навина (Х, 12, извъстное приказаніе Навина солнцу и лунъ).

Пѣснь на смерть Саула и Іонавана, поэтому, какъ подлинное, вѣроятно, произведеніе Давида, заслуживаетъ того, чтобы ее привести здѣсь полностью:

Краса твоя, о Израиль, лежить пораженная на твоихъ высотахъ— Какъ пали герои! Не возвъщайте объ этомъ въ Гать, Не разсказывайте по улицамъ Аскалона, Чтобъ дочери филистимскія не радовались, Не ликовали дочери необразанныхъ... О вы, горы Гильбоа! Пусть не падаеть ни роса, ни дождь на вась, горы смерти, Гдъ лежить во прахъ щить героевъ, Щить Саула, помазаннаго масломъ. Отъ крови убитыхъ. Отъ руки героевъ Не отставать дукъ Іонаоана, И мечъ Саула не возвращался пустымъ. Саулъ и Іонаоанъ, дорогіе и милые другь другу при жизии, Остались неразлучны и въ смерти, Они, которые были быстрве, чемъ оран, И сильиве, чемъ львы. О вы, дочери Израиля, Илачьте о Саулф, Который одфиать вась из пурнуръ и радости, Украшаль одежды ваши золотомъ. Какъ нали героп посреди боя --Іопаоанъ пораженъ на твоихъ высотахъ! Я скоролю о тебя, брать мой Іонавань; ты быль мив такь дорогь! Твоя любовь для меня была дороже женской любви! Какъ пали герои, Погибли военные доспъхи!

Эта пъснь вполнъ гармонируетъ съ воинственнымъ духомъ Давида и проникнута своеобразной прелестью. Каждая строчка дышетъ силой и свъжестью, языкъ богатъ образами и напоминаетъ нъкоторыя мъста изъ «Слова о полку Игоревъ», гдъ также вся природа принимаетъ участіе въ горъ и радости героевъ. Въ томъ же духъ четверостишіе на смерть Абнера, одного изъ приближенныхъ Саула, который былъ убитъ, какъ измънникъ (П Сам., III, 83—35). Давидъ изумляется, что Абнеръ, свободный человъкъ, не знавшій оковъ, палъ такою безславною смертью. Такимъ образомъ, приведенный образецъ поэзіи Давида указываетъ, что она была совершенно чужда религіозно-моральнаго характера, каковъ характеръ псалмовъ. Эта свътская, военная поэзія, свъжая и наивная, какъ и вся тогдашняя жизнь.

Нельзя того же сказать про другой образецъ, приписываемый Давиду, про его благодарственный псаломъ. Авторъ его, дъйствительно, подвергался смертельной опасности: «меня окру-

жили волны, меня ужаснули коварные потоки, меня обхватили оковы преисподней, на меня напали змен смерти». Тогда онъ воззвалъ къ Ягве, и Ягве «услышалъ изъ своего дворца его голосъ» и выступилъ на его защиту. Явленіе Ягве описывается чертами чисто стихійными: «заколебалась земля, задрожали основанія небесь и зашатались во всё стороны, ибо Ягве быль разгивань. Дымь выходиль изъ его поса, пожирающій огонь изъ его усть, оть него загорались пылающіе уголья. Онь склониль внизь небо и спустился съ него, мракъ быль нодъ его погами. Онъ сълъ на керуба и полетвиъ на немъ и париль на крыльяхъ вътра... онъ гремъль громомъ съ неба... металъ стрвлы и молпін... тогда стали видимы недра моря. обнажились основанія земного круга»... Ягве освободиль автора нсалма изъ власти враговъ, которые были для автора «слишкомь сильны» и напали на него въ дни его несчастья. Далве идеть восхваление Ягве за спасение. Указанная картина явленія Ягве свидітельствуєть о томъ, что исаломъ довольно ранняго происхожденія, хотя такіе же образы, прочно вибдрившіеся въ воображеніе израмльтанъ, повторяются въ цібломъ рядів произведеній, вилоть до Апокалинсиса. Далве, псаломъ этоть пом'вщенъ въ добавленіи къкн. Сам. (последнія четыре главы, см. объ этомъ примъчание 1-ое) неизвъстнаго происхождения. Вслъдствие этого, названный псаломъ не ръшаются приписывать Давиду, тъмъ болье, что въ псалмъ есть указанія на то, что Ягве властвуеть надъ язычниками-идея, ставшая господствующей только со временн Амоса, т. е. пе ранъе VIII в. Авторъ псалма объщаеть восхвалить Ягве среди иноплеменниковъ и въ заключение поминаетъ Давида и его потомство. Время псалма, такимъ образомъ, опредълить трудно, по во всякомъ случав онъ написанъ не ранве VIII въка, т. е. спустя 200 лътъ послѣ Лавила.

Итакъ, изслъдованіе вопроса о Давидъ и его пъвцахъ привело насъ къ тому, что историческій Давидъ могъ сочинять лишь свътскіе военные гимны, традиція же кн. Хроникъ, приписывающая ему псалмопъвчество и организацію коллегіи пъвцовъ, есть фикція, возникшая не ранъе IV въка. Если мы прослъдимъ исторію Израиля послъ Давида вплоть до плъна, то мы нигдъ не найдемъ ни одного намека на существованіе со-

бранія півсень, подобнаго псалмамь. Болье того, и посль плына вилоть до V выка, ныть упоминанія о подобной книгь. Она появляется, следовательно, очень поздно, а то обстоятельство, что вы ней есть цылый рядь псалмовь, относившихся еще отцами церкви и раввинами кы эпохы Маккавейскаго возстанія, заставляеть заключить, что вы своемы теперешнемы видь она появилась не раные конца ІІ выка до Р. Х., слыдовательно, вы большей своей части есть продукты послыплыннаго творчества. Чтобы опредылить хронологическое мысто отдыльныхы псалмовы вы исторіи іудейской литературы и дать ея правильную характеристику, необходимо познакомиться вкратць сы религіозной исторіей Израпля послы Давида и вплоть до ІІ выка, когда разражается возстаніе Маккавеевь.

#### IV. Религіозная исторія Израиля послъ Давида.

На все вышеизложенное намъ могуть привести слъдующее возражение: возьмите любой псаломъ, и вы увидите, что тамъ говорится о человеческих радостяхъ и горестяхъ, о томъ, что страдающій ищеть утешенія въ молитвь, спасенія оть бога, благодарить за благодъннія и просить милости. Не есть ли это все такія темы, которыя совершенно не зависять отъ мфста и времени, отъ измънчивыхъ условій внышней обстановки нашего бытія? Если это такъ, то такіе псалмы могли быть составлены даже и въ эпоху Давида. Значить, или традиція все таки права въ томъ отношенін, что указываетъ эпоху Давида, какъ время составленія большей части псалмовъ, или у насъ не будеть никакой точки опоры для разрёшенія вопроса о времени ихъ происхожденія. Ибо псалмы такого общаго содержанія (а ихъ много) чрезвычайно трудно пріурочить опредвленному историческому моменту, не имъя какой нибудь сторонней точки опоры.

На это мы должны сказать, что, во первыхъ, такое мифніе о большинствъ псалмовъ неправильно, оно возникаетъ при знакомствъ съ псалмами лишь по русскому переводу, очень плохому и совершенно обезцвъчивающему подлинникъ. Въ дъйствительности, шаблонныхъ псалмовъ не такъ уже много:

кремѣ того, всѣ псалмы можно распредѣлить на цѣлый рядъ рѣзко различныхъ категорій, при чемъ самое грубое дѣленіе такое: 1) псалмы лирическаго характера, 2) историческаго характера, 3) чисто богослужебнаго характера. Во вторыхъ псалмы первой группы, правда, многочисленные, которые имѣетъ въ виду вышеприведенное возраженіе, вовсе не имѣютъ и ни при какихъ условіяхъ не могутъ имѣтъ того характера безразличности и всеобщности, который имъ хочетъ придать нашъ предполагаемый оппонентъ. На этотъ второй пунктъ мы и обратимъ прежде всего наше вниманіе.

Раскроемъ псалтирь и возьмемъ первый псаломъ, одинъ изъ многихъ исалмовъ первой группы. «Счастливъ который не ноступаеть по примъру нечестивыхъ, не идеть но пути грвиниковъ, не сидитъ въ кругу глумящихся (надъ заповедями божими), но находить себе отраду въ законе Ягве и день и почь размышляеть о его законть. Онъ подобенъ дереву, посаженному у источниковъ воды, которое приноситъ плодъ свой въ надлежащее время, и листва котораго не вянеть; и все, что (такой человекь) деласть, приводить опъ къ доброму копцу. Не такъ (живуть) безбожные, не такъ, но какъ прахъ, уносимый вътромъ. Поэтому безбожные пе устоять на судь, а гръшники въ общинъ праведныхъ. Ибо Ягве знаетъ путь праведныхъ; а путь нечестивыхъ погибиетъ». Всякій, кто прочитаеть этоть и цёлый рядъ подобныхь ему исалмовъ, увидить, что подобные псанмы могли возникнуть лишь въ такую эпоху, которая отмъчена сложною религіозною жизнью. Псаломъ предполагаетъ существование определеннаго, нравственнаго или обрядоваго, закона, всемъ доступнаго, точно записаннаго, который можно подвергать изследованію. Псаломъ знаетъ понятіе гръха и праведности: гръхъ — это нарушеніе или непризнаніе закона, праведность-исполненіе закона. Наконець, въ псалмъ фигурируетъ идея награды и наказапія: праведный будеть наслаждаться благополучіемъ, какъ нлодоносное дерево, нечестивый исчезнеть, какъ ныль, развъваемая вътромъ. Налицо, слъдовательно, продукты религіознаго рефлекса. Бываеть ли такой рефлексь во всякой религіи во всякій моменть ея развитія?

Исторія самыхъ разнообразныхъ религій отвічаеть намъ

на этотъ вопросъ отрицательно. Если разсматривать религіи, какъ соціальное явленіе, — а такова она и есть съ того момента. какъ изъ фантазіи одиноко бродящаго дикаря, она превращается въ върованіе, раздъляемое членами извъстнаго общественнаго соединенія, то мы увидимъ. что содержаніе религіи мъняется параллельно съ измъненіемъ соціальной среды, среди которой она живеть. Мы уже отмечали въ предшествующей главъ, что пока не началась классовая группировка, пока не появилась соціальная борьба и вражда, религія носить исключительно натуральный характерь. Явленія рефлекса появляются поздиве, когда начинаеть разгораться, подъ вліяніемъ классовой дифференціаціи, классовая борьба. Въ этомъ смысл'в чрезвычайно характерно, напр., явленіе орфизма въ Греціи. Орфикп появились одновременно съ началомъ ожесточенныхъ смуть въ греческихъ городахъ и ихъ областяхъ; они изъ пьянаго и раснутнаго Зевса старины сделали единаго бога правды и справедливости. Это совпадение не случайно; съ того момента, какъ начинаеть чувствоваться соціальная несправедливость, это чувство прежде всего находить себв отзвукъ въ религии. Такимъ же образомъ въ эпоху Іисуса, или въ эпоху нѣмецкой реформаціи, когда происходили грандіозныя народныя движенія, прежній богъ, застывшій въ обрядности богъ раввиновъ, или католическій богъ, погребенный подъ горою схоластическаго хлама и сора, превращался чуть ли не въ небеснаго вождя соціальной революціи, которая должна возстановить на земль нарушенную гармонію божіей правды. Эпоха рефлекса и превращенія богагромовика Ягве въ единаго бога правды, царящаго надъ всеми народами, началась среди Израиля въ VIII въкъ, когда выступили первые великіе пророки.

Это явленіе пророчества до сихъ поръ еще не получило надлежащаго объясненія и оцѣнки. Нѣмецкая критическая школа, въ лицѣ Велльгаузена, склонна объяснять это явленіе чисто исихологическимъ вліяніемъ выступленія на сцену міровой ассирійской монархіи; но это все равно, что объяснять происхожденіе хотя бы русской революціи одними пораженіями при Порть-Артурѣ и Цусимѣ. Ближе всѣхъ къ пстинѣ подошелъ Ренанъ, который выдвинулт на первый планъ соціальный элементъ въ проповѣди пророчества и сравнилъ пророковъ съ

русскими нигилистами; но описать явленіе, сділать его нагляднымь путемь міткаго сравненія еще не значить объяснить и понять его. Подробное изслідованіе этого вопроса не входить въ рамки настоящаго очерка; но вкратці должны быть намінчены основные пункты.

кн. Самуила и Цѣлый рядъ мъстъ Царей указыпзъ хозяйственнаго общественнаго вають на быстрый рость И развитія въ Израиль вь теченіе двухъ въковъ, протектихъ со времени Давида. Процессъ эгого развитія трудно возстановить детально, такъ какъ традиція книгъ Царей, являющихся основнымъ источникомъ для исторін Израиля послі Соломона, окрашена ярко выраженной жреческой тенденціей. Составитель книгъ Царей, жившій въ эпоху пліна, интересовался прежде всего отпошеніемъ іудейскихъ и израильскихъ царей къ іерусалимскому храму и культу, который представлялся ему единственно законнымъ культомъ (какъ того требовало Второзаконіе, появившееся въ 621 г. изъ жреческой среды), и поэтому опускаль всв подробности, не касающіяся культа и военной исторіи, отсылая своихъ читателей прямо къ своимъ источиикамъ \*).

Однако и въ теперешнемъ своемъ видъ книги Царей сохранили целый рядь драгоценныхъ для пась указаній. Мы узнаемъ, что первенствующее значение въ хозлиственной жизни Израиля пріобрело земледеліе, что начались неизбежные для переходной эпохи хозяйственные кризисы въ видъ неурожаевъ при Иліи и Елисев, причемъ последній неурожай (вторая половина IX в.) быль настолько жестокъ, что были случан людобдства (2 Цар. гл. VI, 25 и след.). Рядомъ съ разложеніемъ стараго полукочевого пастушескаго быта и заміной его земледъльческимъ замъчаются зачатки денежнаго хозяйства. На это прежде всего указывають упоминанія денегь въ качеств'ь орудій обміна; въ IX в., впрочемъ, деньги не пріобрівли еще форму монеть, но были въсовыми единицами (золотой шекель равнялся приблизительно 16,37 гр.). Съ другой стороны, съ израильскими областями завязывають прочныя торговыя связи финикіяне, преимущественно Тиръ. Впервые эти связи уста-

<sup>\*)</sup> Ср. напр., II Царей XV, 21, 26, 31, 36; XII 19 п др. мъста.

навливаются при Соломонъ, когда были выписаны мастера и матеріалы для постройки храма; въ пророческой проповъди Тиръ и другіе финикійскіе города уже занимають почетное мъсто.

Менфе для насъ ясна общественная эволюція Израиля послъ Соломона; указанія традицін слишкомъ недостаточны для того, чтобы делать изъ нихъ определенные выводы. Больше всего матеріала даеть для этого пропов'ядь пророковъ. Эта пропов'ядь устанавливаеть факть острой классовой борьбы, но въ очень общей формь. Мы узнаемь изъ пророческой проповъди о притеспеніяхь слабыхь спльными и бадныхь богатыми; по капія дійствительныя соціальныя отношенія скрываются этой общей формулой-установить крайпе трудно. Чрезвычайно характернымъ и любопытнымъ указапіемъ является однако одно опредвленное пророческое требование: требование установить правильный судъ. Первые пророки больше всего жалуются на притесненія и несправеднивость судей и требують установленія въ судахъ милости и правды. Это указаніе для насъ прямо драгоцинно. Намъ извъстенъ цълый рядъ аналогичныхъ примвровъ изъ греческой, римской, русской и германской исторій, которые показывають намь, что первая этака на политическія нозицін землевладъльческой аристократіи со стороны крестьянства и бюргерства всегда направлена на ея судебныя функціи. Закръпленіе обычнаго права въ писанномъ кодексъ является непременнымъ результатомъ победы этой атаки. Такъ родились законы Дракона и другихъ законодателей въ греческихъ городахъ, законы 12 таблицъ въ Римъ; таково же происхожденіе самостоятельной юрисдикціи, основанной на римскомъ правъ, въ средневъковыхъ городахъ. Борьба за установленіе правильнаго суда въ Израиль тоже привела къ изданію законодательныхъ кодексовъ; при этомъ появившееся въ 621 г. Второзаконіе было уже переработкой болве ранняго кодекса, уже упоминавшейся нами «Книги Завъта». Появление этой последней обыкновенно относять къ первой половин В ІХ в.: но возможно, что она появилась и позже.

Всё эти обстоятельства самымъ могущественнымъ образомъ содёйствовали и преобразованію религіознаго міросозерцанія

Яснъе всего религіозное развитіе обнаруживается въ исто-

ріи культа: какъ видно изъ Второзаконія (XVI, 1—17) праздники и жертвоприношенія теряють последніе признаки связи со скотоводческимъ бытомъ и пріобретають исключительно земледельческій характеръ. Но не меньшее изміненіе происходить и въ сферъ религіозныхъ идей. Первые пророки, пастухъ Амосъ и Осія впервые выдвинули, подобно орфикамъ въ Гредіи, идею объ единомъ для всего міра богі правды и милости. Они заявили, что народъ не имбетъ настоящаго понятія о богв. Ягве, единый богъ, рядомъ съ которымъ не должно быть другихъ боговъ, ненавидить кровавыя жертвоприношенія, ихь занахъ ему противень, онь требуеть, чтобы ему служили правдой и милостью. Сильные должны перестать притьсиять слабыхъ, должны обижать вдовъ и сиротъ. Если этого не будетъ, то Израилю грозить гибель. На него уже идеть Ассурь, который сокрушить израильское царство, и Ягве не вступится за него. Такимъ образомъ, первые пророки предвидали, что своекорыстная политика правящихъ классовъ пеминуемо приведеть къ краху, если не будуть произведены реформы въ духѣ соціальной справедливости. Посл'ядпее требованіе опи облекли въ формулу новой религіозной идеи. Эти первые вышли прямо изъ народа, подобно своимъ полусказочнымъ предшественникамъ. Иліи и Елисею, боровшимся за Ягве противъ Ваала; позднъйшіе пророки, какъ напр. Исаія, принадлежали къ верхнимъ слоямъ тогдашняго общества, но они всецело стояли на той же точке зренія. Исаія, отделенный отъ Амоса почти полувъкомъ, въ своей картинъ будущаго мессіаническаго царства (гл. XI) попрежнему мечтаетъ о томъ, что его Мессія будеть судить слабыхъ по справедливости, бѣдныхъ по правдь, и будеть поражать насильниковъ жезломъ своихъ устъ и дыханіемъ своихъ губъ.

Рядомъ съ борьбой противъ политеизма и матеріалистическаго представленія о божествъ, пророчество выдвинуло борьбу и противъ старыхъ формъ культа. Эти старыя формы, привязанныя къ опредъленнымъ священнымъ мъстамъ, создавали привиллегированное положеніе для жреческихъ фамилій, владъвшихъ такими мъстами. Члены этихъ фамилій искусственно поддерживали притягательную силу мъстныхъ святилищъ, которыя были имъ прямо выгодны, такъ какъ лучшія части жертвъ шли въ пользу

жрецовъ, и святилища получали огромные доходы за издаваемые ими оракулы, и такъ какъ, благодаря ихъ авторитету, народная масса была всецело въ ценкихъ рукахъ жрецовъ. Пророки насмышливо говорили: идите въ Гилгалъ, идите въ Самарію,думаете, что изъ этого будетъ для васъ благо? II требуя прекращенія матеріалистическаго культа, очищенія религіи, превращенія ея въ орудіе соціальнаго переустройства, пророчество тъмъ самымъ въ корень подрывало престижъ старыхъ традиціонныхъ культовъ и святилищъ. Такимъ образомъ, къ основной цвли пророческаго движенія примвигалась борьба со старымъ религіознымъ бытомъ. Ліадпому до мяса быковъ и тука барановъ Ягве, который не прочь быль иногда носпорить и съ Вааломъ, пророки противопоставили своего Ягве, который вовсе не желаеть, чтобы, прикрываясь его именемь, тучивли оть народныхъ приношеній жрецы старыхъ сватилицъ и вмѣств съ пеправедными судьями притвеняли народъ.

Рядомъ съ пророческой реформаціей, исходившей изъ интересовъ народной массы, шло другое реформаціонное движеніе, которое можно назвать церковнымъ. Это движение возникло въ средв жречества при јерусалимскомъ храмв. Когда Соломонъ построилъ этотъ храмъ, онъ преследоваль ту же цель, какую преследоваль и его отецъ Давидъ, перенося ковчегъ, національную святыню, въ свою крвность на Сіонъ. Молодая царская власть стремилась упрочить свое положение посредствомъ религіозпой санкціи, которую должно было ей дать обладание народной святыней. Но завладывъ ковчегомъ. Давидъ сдёлалъ дело только на половину. Примъръ его предшественника Саула ноказывалъ, что заключающейся въ собственныхъ своихъ синомимо опоры, лахъ, царь долженъ быль имъть опору и во вліятельномъ жреческомъ классь: ссора Саула съ вліятельной въ то время жреческой фамиліей, владівшей храмомъ въ Сило, который былъ разрушенъ филистимиянами незадолго до Саула, очень сильно повредила его положенію. Съ этой опальной фамиліей близко сощелся Давидъ и подъ ея вліяніемъ сталь мечтать о построеніи собственнаго храма въ Герусалимь. Последнюю задачу и выполниль Соломонъ и въ построенный имъ храмъ Ягве прежде всего перепесъ ковчегъ завъта. Дальнъйшая исторія іерусалимскаго храма вертится вокругъ политическаго соперниче-

ства между севернымъ, израильскимъ царствомъ и южнымъ іудейскимъ, на которыя распалось единое царство Соломона послъ его смерти. Это была борьба не только храма противъ высоть, но борьба Ягве противь другихъ боговъ: стремленіе къ политическому объединенію влекло за собою церковномонатеистическую тенденцію. Въ борьбі Іуды съ Израилемъ іерусалимскій храмь быль въ рукахь іудейскихь царей большимъ козыремъ. Однако, старые освященные въками культы мъстныхъ святилищъ слишкомъ кръпко вросли въ народную почву для того, чтобы јерусалимскій храмъ могъ оттеснить ихъ назадъ. Последовавшій въ 722 г. разгромъ израильскаго царства Саргономъ, который оправдалъ печальное предсказапіе пророковъ, былъ немедленно использованъ јерусалимскимъ жречествомъ въ своихъ интересахъ. Въ это время на јерусалимскомъ престоль сидьль Хискія (въ русской библіи Езекія); онъ приняль крутыя міры противь старыхь мість культа и старыхъ святынь. Онъ разрушиль святилища на высотахъ, уничтожилъ священные камни и деревья (ашеры) и разбилъ мъднаго змін, котораго, по преданію, сділаль самь послѣ этого оставалось одно только іерусалимское святилище. Такимъ образомъ, плоды пророческой проповеди, возстававшей противъ матеріалистического представленія о божествѣ, ножали іерусалимскіе жрецы: пользуясь всеобщимъ смятеніемъ послф разгрома Самаріи, они уничтожили м'єстныя святилища, хотя культь въ іерусалимскомъ храмѣ мало чѣмъ отличался культа высотъ.

Цфль іерусалимскаго жречества была опредфленная: создать подъ своимъ главенствомъ единую церковную организацію; но для достиженія этой цфли пришлось сдфлать еще цфлый рядъ усилій. Ассиріяне, завоевавъ Израиль, стали непосредственно грозить Іудф; только временно неурядицы внутри самой ассирійской монархін задерживали неминуемую гибель Іуды. Эти грозныя тучи давали снова пищу для пророческой проповфци, онф же дали и оружіе въ руки жрецовъ. Когда послф смерти Хискіи быстро возродились старые культы, жрецы выдвинули со своей стороны, въ противовфсъ пророческой идеологіи свою чрезвычайно любопытную идеологію. О ея характерф мы можемъ составить себф понятіе изъ своеобраз-

ной философіи исторіи, въ духі которой обработаны книги Царей. Эта философія исторіи чрезвычайно простая: благополучія или несчастія парода или царя зависять исключительно оть того, поскольку тоть или другой царь или то или другое кольно соблюдаеть заповъди Ягве. Содержание заповъдей опредъляется отрицательно: кто служить на высотахъ передъ находящимися тамъ изображеніями боговъ, тотъ нарушаеть заповеди Игве и не служить ему; кто служить Игве въ јерусалимскомъ храмъ, тотъ соблюдаеть его заповъди. Ягве не уставая твердиль этимь упрямымь израпльтянамь: не почитайте никанихъ другихъ боговъ, не молитесь имъ, не служите имъ, не припосите имъ жертвъ, но служите, молитесь и приносите жертвы Игве, который вывель вась изъ Егинта и заключиль съ вами завътъ! А они не новиновались, по поступали по своему старому обычаю: Ягво почитали, по служили и другимь богамъ, и какъ делали ихъ отцы, такъ поступали ихъ дети и внуки. Тогда сильно разгибвался Ягве на Израиля и отвратиль свое лицо отъ него; и ничего не осталось, кромъ одного илемени Іуды (ср. II Цар. XVII, 35-41, 18). Такимъ образомъ, пророческое объяснение гибели царства израильского јерусалимскіе жрецы замінням своимъ, країне упрощеннымъ: достаточно припосить всв тв жертвы, которыя досель приносились въ разныхъ священныхъ мъстахъ, въ іерусалимскомъ храмъ, на благополучіе тамошняго жречества—и все будеть спасено. Была объявлена война Ягве противъ всёхъ прочихъ боговъ, по не во имя этическаго монотеизма, а во имя государственноцерковнаго монотеизма.

Но Іуда, точно такъ же, какъ и Израиль, подаваль мало надежды на исправленіе. Когда послѣ смерти Хискіи мѣстные культы снова воскресли, понадобилась болѣе серьезная мѣра. Такою явилось Второзаконіе, книга, найденная въ храмѣ при царѣ Іосіи (ІІ Царей 22). Эта книга закона требовала служенія только Ягве и централизаціи культа въ одномъ мѣстѣ, точно опредѣляла содержаніе клира, въ пользу котораго должны были итти опредѣленныя части жертвъ, начатки вина, масла и шерсти (Второз. XII, XVIII). За неисполненіе предписанія Второзаконія были объщаны страшныя кары: Ягве поразитъ Іуду проклятіемъ, моровою язвою, горячкою, лихорадкою, восналеніемъ, засухою,

ржавчиною, проказою египетскою, почечуемъ, коростою, соткою, сумасшествіемъ, слітотою, а въ конців концовъ предасть его на поражение врагамъ и разсветь его по всвмъ царствамъ земли (Второз. XXVIII 15 и след.). Іосія вторично произвель унпчтожение мъстныхъ святилищь и объявилъ единственно законнымъ культъ Ягве въ јерусалимскомъ храмъ. Такимъ образомъ, цепковная реформація формально была завершена. Но она была движеніемъ сверху и стремилась новернуть пророческую народную реформацію въ пользу жречества. Поэтому пророчество осталось ей глубоко враждебно и продолжало указывать на необходимость морального очищения религии. Разница была только въ томъ, что теперь пророки, какъ напр. Іеремія, мечуть громы уже на јерусалимскій храмъ. Іеремія говорилъ: не надвитесь на храмъ Ягве и не думайте, что если опъ есть у васъ, то вы спасены; если вы не перестанете делать злос и притвенять слабыхъ, то гибель придеть и на васъ. И гибель пришла въ 586 г. Составителю книгъ Царей осталось только меланхолически констатировать, что іудеи также не исполняли заповъдей Игве, но поступали по примъру израильтянъ, и за это Ягве отвергъ весь родъ сыновъ израилевыхъ и предаль ихъ разоренію (И Цар. XVII, 19-20).

Такимъ образомъ кончилось независимое политическое существованіе Израиля. Ни соціально-религіозная проповѣді пророчества, ни попытки церковной реформаціи не могли спасти Израиля и Гуды оть поглощенія ассиро-вавилонскої монархіей. Это политическое поглощеніе было совершенно неизбъжно, оно диктовалось общими условіями жизни тогдашняго культурнаго міра. Это поглощеніе сказало рішающее слово для направленія религіозной эволюціи. Уведенные въ плѣнъ іуден принадлежали главнымъ образомъ къ числу знатныхъ јерусалимскихъ свътскихъ и жреческихъ фамилій; мелкіе люди, земледъльцы и мелкіе виноградари были оставлены въ странь (II Царей XXIV, 14, XXV, 11—12). Этимъ была уничтожена почва для продолженія пророчества, но зато были созданы чрезвычайно благопріятныя условія для развитія церковности. Пленные іудеи въ Вавилонъ образовали секту, въ которой руководящимъ элементомъ были жрецы Ягве изъ јерусалимскаго храма; съ этого времени всв стремленія іудеевъ направлены на то, чтобы выработать строгую церковную организацію и возсоздать і русалимскій храмъ уже какъ центръ церковной общины, объединенной вокругь культа единаго бога Ягве. Первоначальный планъ будущей организаціи быль набросань Іезекіплемь, пророкомь, вышедшимь изъ жреческой среды, и кром'в общаго названія им'вющимъ мало общаго съ прежними пророками 4). Въ 538 г. Киръ разръшилъ части іудеевъ вернуться на родину, гдв они немедленно принялись за возстановнение храма. Окончательная организація церковной общины вокругь второго іерусалимскаго храма выработалась не сразу. Только въ 444 г. книжникъ Езра завершиль окончательную организацію этой общины на основанін принесенной имъ изъ Вавилона «книги закона Моисеева». Эта книга представляеть изъ себя не что иное, какъ теперешнее изтикнижіе. Законодательная часть ен составилась изъ книги завъта, Второзаконія и составленнаго въ Вавилонъ Priesterkodex'a, представляющаго изъ себя дальнфиную переработку началь, заложенныхь во Второзаконіи; историческая часть состоить отчасти изъ древнихъ преданій (ягвисть и элогисть), отчасти изъ историческихъ финтивныхъ разсказовъ: историческаго вступленія во Второзаконіе и исторической части Priesterkodex a.

Итакъ, новая церковная община имъла опредъленный законъ, и члены ен дали инсьменную клятву неуклонно соблюдать его. Въ чемъ же заключались требованія закона? Во первыхъ, онъ подчиняль всю жизнь общины власти клира, во главъ котораго стоянъ первосвященникъ; среднюю ступень представляли священники и самую низшую левиты; законъ точно опредвляль политическія и богослужебныя права и обязанности каждой изъ этихъ трехъ ступеней клира. Каждый членъ іудейской общины обязывался строго соблюдать главныя требованія закона: обособленіе отъ язычниковъ, которые могли соблазпить его, и соблюдение всёхь обрядовыхь предписаний о жертвахъ, праздникахъ и приношеніяхъ. Эти последнія требованія, какъ сътью, опутывали всю жизнь человтка отъ колыбели до могилы повседневно, ежечасно. За исполнение закона было дано обътованіе, которое еще до сихъ поръ читается у евреевъ въ синагогъ, какъ часть молитвы schema: «и если вы будете повиноваться заповёдямъ моимъ, то я буду посылать

земль вашей дождь благовременный, дождь ранній и поздній, и соберешь ты. Израиль свой хльбъ, вино свое и масло свое и дамъ скоту твоему траву въ польтвоемь, и ты будешь всть его и пасытишься». Это обытованіе касалось ближайшаго будущаго. Но еще въ эпоху Кира неизвыстный великій пророкъ, книга котораго понала въ книгу пророка Исаін (Исаія 40 и сльд.) \*), выставиль такого рода идеологію: Израиль есть рабъ Ягве, который страдаль за грыхи міра и должент научить несь міръ истинной выры; за это онъ получить первенство надъ всыми народами. Эта идея, скомбинированная съ идеей о будущемъ цары изъ рода Давидова подлиннаго Исаіи, стала основаніемъ такъ наз. мессіанизма, т. е. ожиданія царя-помазанника (maschiali — Мессія, греч. Хрізго́д), который покорить подъ власть Израиля весь міръ и создасть царство матеріальнаго благонолучія.

Посль Езры вилоть до II въка мы имвемъ темный промежутокъ въ исторіи общины второго храма; по въ этоть промежутокъ выясинася цвлый рядъ результатовъ, которая дала конституція Езры. Жизпь попіла наперекоръ ожиданіямъ, и національная замкнутость привела къ экономическому застою. Тудеямъ приходилось выбирать одно изъ двухъ: или отказаться отъ мелочного соблюденія закона и принять участіе въ міровой хозяйственной жизни, участникомъ которой волей лей становилась Іудея со времени распространенія эллинизма. нии соблюдать законъ, но зато влачить жалкое нищенское существованіе. Такимъ образомъ, первое условіе ближайшей земной награды въ видъ многочадія и богатства оказалось невыполненнымь. Благочестивые іудеи, hasidhim послыплынной іудейской литературы или астолого І Мак., сплошь и рядомъ попадали въ положение многострадального Іова, и несмотря на свое благочестіе, теривли несчастія п притвсненія со стороны болве счастливыхъ «сыновъ беззаконія», безбожниковъ или нечестивдевъ (reschahim нослъплънной іудейской ратуры). Это противоръчіе между идеаломъ и дъйствительностью приводило многихъ къ печальному выводу, что богъ, не исполилющій обътованій, не есть богъ; а вмёсть съ этимъ должны были рушиться вст клятвенныя объщанія. «Сыны беззаконія»

<sup>»)</sup> Его называють Второпсаіей.

открыто пошли навстрвну эллинизму, и съ ихъ помощью Антіохъ Епифанъ хотвлъ провести свою безумную поцытку эллинизацін Іудеи посредствомъ религіозной реформы. На это последоваль неудержимый взрывъ народнаго возстанія подъруководствомъ Маккавеевъ, который приблизительно на сто леть сделаль Іудею независимымъ севтскимъ царствомъ, пока ее не покориль Помией. Но разделеніе на асидеевъ и решаимъ не только осталось, но ношло вглубь: эти два теченія преобразовались въ общественныя религіозно-политическія партіи фарисеевъ и саддукеевъ.

Дальный шее лежить уже вив предъловь нашей темы. Предшествующее краткое изложение религозной эволюціи Изранля и Іуды выясшило для насъ основные моменты религозной жизни Изранля посль Соломона. Этимъ дается критерій для опредъленія времени происхожденія ибкоторыхъ отдільныхъ исалмовъ и цілыхъ ихъ группъ. Привлекая, кромів того, въ качествів критерія данныя языка, мы можемъ боліве или мепіве опредъленно разбить исалмы но ихъ происхожденію или характеру на опреділенныя группы.

# V. Псалмы эпохи іудейскаго царства и эпохи плъна.

На основаніи предшествующаго изложенія мы можемъ установить следующія условія, которымь должны удовлетворять эпохи, если признать, что составленіе допливнной псалмы псалмовъ началось еще въ эпоху существованія перваго іерусалимскаго храма. Прежде всего, такіе псалмы должны содержать въ себъ указанія на существованіе царства и народа, а не религіозной общины и втрныхъ ея членовъ; этимъ условіемъ уже напередъ исключается весьма многочисленная группа псалмовъ, которая предполагаетъ существование церковной общины, члены которой связаны опредъленнымъ закономъ. Это первое условіе, однако, еще недостаточно: какъ мы знаемъ, въ эпоху послѣ плѣна существовало около ста лѣтъ свътское асмонейское царство, основавшееся послѣ возстанія Маккавеевъ. Такъ какъ мы знаемъ, что псалмопъвческое творчество не прекратилось въ эпоху и этого царства, какъ показываетъ апокрифическій сборникъ псалмовъ Соломона, появившійся какъ разъ въ первомъ вѣкѣ и содержащій въ себѣ псалмы, не уступающіе съ точки зрѣнія поэтичности и языка каноническимъ\*), то такъ называемые «царскіе» исалмы лишь въ томъ случаѣ можно причислять къ доплѣннымъ, если они содержатъ указанія на историческую ситуацію доплѣннаго періода, и если ихъ языкъ не обнаруживаетъ характерныхъ особенностей позд-пяго еврейскаго языка. Имѣя въ виду эти условія, мы можемъ найти во всей книгѣ псалмовъ всего лишь нѣсколько такихъ, которые безспорно могутъ быть отнесены къ доплѣнной эпохѣ.

Прежде всего къ числу такихъ псалмовъ надо отнести уже нсаломъ 18 (см. гл. III). За такую упоминавшійся нами дату этого исалма прежде всего говорить то обстоятельство, что онъ включенъ во вторую книгу Самуила, окончательная редакція которой им'яла м'ясто не поздніве, какъ лівть 25 спустя носяв паденія Іерусалима (около 561 г.). Датировать этотъ исаломъ опредъленнымъ моментомъ очень трудно; весьма возможно, что онъ, какъ говорить Чейни (Cheyne), былъ составленъ въ эноху царя Іосін, когда ассирійская держава была въ очень затруднительномъ положеніи, и Іуда могь считать себя спасеннымъ отъ гибели. Нъмецкіе комментаторы предполагають, что первоначально этоть исаломъ быль составлень Давидомъ, но потомъ неизвъстный поэть переработаль и дополниль его въ духъ пророческихъ идей, такъ какъ Ягве прославляется тамъ не только, какъ богъ Израиля, но какъ богъ владычествующій надъ всеми народами.

Другой псаломъ, безспорно относящійся къ эпохѣ до илѣна, есть исаломъ 45. Этотъ псаломъ замѣчателенъ въ томъ отношеніи, что рядомъ съ Пѣснею Пѣсней онъ является произведеніемъ совершенно свѣтскаго характера и лишь случайно попалъ въ книгу псалмовъ. Онъ, повидимому, былъ составленъ

<sup>\*)</sup> Этоть сборникь, какь и вся литература этого періода (Маккавейскія книги и апокрифическія книги Езры, книга Сираха и др.), не дошель до нась нь оригиналь; мы имьемь только его греческій переводь. Онь содержить въ себь 18 псалмовъ, которые проникнуты асидейской тенденціей и содержать цылый рядь указаній на главные моменты борьбы религіозно-политических партій въ эпоху Асмонеевъ.

по случаю свадьбы царя. Мое сердце полно праздничнаго веселія, я пою свои п'єсни царю, говорить поэть: мой царь прекраснье всьхъ людей, онъ герой, опоясанный мечемъ, мечущій острыя стралы, народы падають вокругь него; но въ то же время онъ любитъ справедливость и ненавидитъ зло. Вотъ онъ выступаеть въ одеждъ, благоухающей миррой и алоэ, подъзвуки струнной музыки, радостно доносящейся изъ его дворца. Царскія дочери идуть вмість съ нимь, а по правую руку его супруга \*), украшенная офирскимъ голотомъ. Слушай, дочь мон, (обращается ноэть къ супругъ царя), смотри и склони свое ухо, забудь свой народъ и домь своего отца и дай царю, господину твоему, насладиться твоею красотой. Всю изукрашенную привели тебя къ царю съ твоими дъвами-подругами. На місто твоихь отцовь, царь, вступать теперь твои сыновыя, ты поставищь ихъ князыми по всей странь, и имя твое не забудется во вев роды.

Этоть совершенно светскій исаломъ не мало смущаль и синатогу и древнюю церковь. Неловкость была устранена тёмь, что раввины стали толковать царицу, какъ іудейскую общину, царя, какъ будущаго Мессію, а христіане истолковали этотъ исаломъ, какъ и Песнь Песней, въ качестве прообраза союза Христа съ церковью. На самомь же дёле этотъ исаломъ есть не что иное, какъ одно изъ уцёлёвшихъ произведеній придворныхъ менестрелей, служившихъ при іудейскихъ и параильскихъ царяхъ, какъ въ свое время Давидъ служилъ музыкантомъ при Сауле. Тексть этого псалма сохранился довольно плохо, такъ что некоторыя мёста поддаются довольно трудно переводу.

Остаются еще три псалма, въ которыхъ есть упоминаніе о царѣ. Это псалмы 20, 21 и 2. Въ псалмь 20 авторъ просить Ягве помочь царю. Онъ напоминаетъ Ягве о всѣхъ приношеніяхъ и всесожженіяхъ царя и выражаетъ надежду, что царю будетъ дана побъда надъ врагомъ, и народъ будетъ ликовать о ней. Въ 21 псалмъ выражается благодарность Ягве за тѣ благодънія, которыя онъ оказалъ царю, но въ самой общей формъ.

<sup>\*)</sup> Евр. слово scheghal, поставленное здъсь, обозначаетъ настоящую царицу въ противоположность подчиненнымъ наложницамъ, которыя обозначаются словомъ pilgeschim.

безъ указанія на номощь въ какомъ нибудь опредвленномъ дель. Наконецъ во 2-мь исалмь говорится, что народы всего міра возстали противъ Ягве и его помазанника. Но тотъ, кто сидить на небѣ, смѣется надъ ними. Онъ говорить царю: ты сынъ мой, я сегодня родиль тебя, новинуйся мнѣ, и я отдамъ тебв всв народы и всю землю, и ты раздробищь ихъ желваной налкой, какъ глиняную посуду. Поэтому, цари должны быть благоразумны, служить Ягве въ страхъ и лобзать его сына, чтобы онъ на нихъ не гибвался. Если псалмы 20 и 21 могуть быть отнесены къ допленной эпохе, такъ какъ опи находятся въ древивищей части книги исалмовъ и языкъ ихъ не обнаруживаеть никакихъ позднихъ примъсей, то нельзя сказать того же про псаломъ 2-й. Исно, что въ немъ говорится не о реальномъ царв, а объ ожидаемомъ царв Мессіи. При этомъ этотъ царь Мессія будеть не спеціально іудейскій царь, какимъ его представлялъ Исаія, а царь надъ всеми пародами. т. е. такой царь, который соотвътствуеть посленленнымъ ожиданіямъ. Наконецъ, языкъ исалма обнаруживаеть цілый рядъ характерныхъ особенностей поздняго еврейского языка; поэтому его приходится отнести къ эпохф послф илфиа, но определенную дату установить невозможно. Исаломъ 50 изображаеть судь Ягве надъ своимъ народомъ, въ пророческомъ духв. «Вогъ боговъ (по тексту LXX, болье раннему и точному; евр. тексть интерполированъ) Ягве говорить и зоветь землю отъ востока до запада. Онъ идеть и не можеть молчать; всепожирающій огонь идеть впереди его, и вокругь него свир'впствуеть буря. Онь зоветь небо и землю, чтобы судить свой народъ. Слушай, мой народъ, говорить Ягве, я-Ягве, твой богъ. Не за жертвы твои я буду съ тебя взыскивать: мнъ не надо быковъ изъ твоего дома, барановъ изъ твоего стада, ибо моя вся дичь въ лъсу и звърн на тысячахъ горъ. Развъ я вмъ масо быковъ, развв я пью кровь барановъ? Приноси богу въ жертву благодарность, объты и призывай меня въ день нужды: я приду къ тебв и помогу тебв. А преступнику говорить богь такъ: что ты пересчитываешь мои постановленія, и зачемь у тебя на устахь мой заветь, когда ты ненавидишь послушаніе, когда ты ходишь вм'єсть съ воромь и им'єснь общеніе съ прелюбод'вями? Ты говоришь противъ братьевъ, оскорбляеть сыновей твоей матери и думаеть, что я таковъ же, какъ ты? Я жестоко накажу тебя»... Исаломъ появился въ іудейскомъ царствъ, такъ какъ Сіонъ въ псалмѣ называется вънцомъ красоты; онъ цитируется въ «Плачъ Іеремін». Такъ какъ есть упоминаніе о постановленіяхъ закона, то онъ появился послѣ 621 г.

Остаются еще 4 псалма, которые по языку и по содержанію могуть быть отнесены къ допленному періоду, хотя и не все съ одинаковою достоверностью. Это, во первыхъ, нсаломъ 29, въ которомъ Ягве описывается такими чертами: Ягве издаеть раскаты грома падъ водами; его громовой голось раздробляеть кедры Ливанскіе, заставляеть ихъ скакать, какъ теленка. Оть его громовъ содрагается пустыня Кадешъ и валятся лівса. Этоть грозный богь дасть своему народу силу п благословить его миромъ. Псаломъ 60 содержить обращение къ Игве съ просьбой о помощи. Богъ далъ объщание въ своемъ святилинув, что онъ отдасть въ руки Израиля Моава, Эдома н филистимиянъ, но этой номощи народъ не видитъ. Исаломъ кончается такими словами: неужели ты, богь, отвергь насъ и не пойдень вместе съ нашими войсками? дай намъ помощь противъ враговъ, нбо человъческая помощь напрасна... вмъстъ съ богомъ мы совершимъ геройскіе подвиги, и онъ ниспровергнеть нашихъ враговъ. Въ псалмъ 48 прославляется Ягве въ городъ великаго царя на Сіонъ на крайнемъ съверъ побъду, которую онъ даровалъ надъ врагомъ, осаждавшимъ Іерусалимъ. Ходите кругомъ Сіона, бодрствуйте на его валу, ходите по вашимъ дворцамъ и разскажите будущему поколенію, что намъ помогъ Ягве, нашъ богъ: въчно онъ будеть нашимъ предводителемъ-такимъ воинственнымъ приглашеніемъ оканчивается псаломъ. Большинство толкователей предполагаетъ, псаломъ былъ написанъ по случаю истребленія чумой войска Санхериба и спасенія Іерусалима въ 701 г. Эти три псалма, безспорно, относятся къ допленному періоду. Последній псаломъ 46 споренъ: онъ представляетъ изъ себя побъдный гимнъ («Богъ намъ прибъжище и сила»), ритмически построенный въ три строфы, причемъ каждая кончается припъвомъ: Ягве вместь съ нами, нашъ оплоть богь Іакова. По содержанію его трудно пріурочить къ определеннымъ событіямъ, и поэтому нъкоторые толкователи думають, что онь были составлень въ эпоху побъдоносныхъ Маккавейскихъ войнъ.

Этимъ и ограничивается число техъ исалмовъ, которые могуть быть отнесены къ допленному періоду. Мы нарочно остатакъ подробно, чтобы при последующей новились на нихъ характеристикъ псадмовъ эпохи плъна и послъ илъна читателю ясно было видно, что между этими двумя группами псалмовъ существуетъ глубокое различіе, и что всв последуюникониъ образомъ, даже путемъ патяжекъ, не щіе псалмы могутъ быть пріурочены къ болье раннему времени. Вышеприведенная характеристика показываеть, что содержание и тонъ разобранных исалмовъ вполнъ гармопируетъ со всемъ тъмъ, что мы знаемъ о допленномъ періоде: одинъ изъ иихъ носить совершенно свътскій характеръ, остальные призывають Ягве, но какъ спеціальнаго бога войны, живущаго на Сіонь. Это носледнее обстоятельство показываеть намъ, что разобранные псалмы были составлены въ јудейскомъ царствв, такъ какъ сообразно съ тъмъ представлениемъ, когорое стремилось создать іерусалимское жречество, Ягве со времени построенія іерусалимскаго храма переселился съ Синая на Сіонъ.

Слъдующая групна неалмовъ-это неалмы эпохи плъпа. Это также небольшая группа, изъ которой общеизвестенъ псаломъ 137: «На ръкахъ вавилонскихъ тамъ сидъли мы и плакали, вспоминая о Сіонъ». Этотъ псаломъ существуетъ прекрасномъ стихотворномъ переводъ Яхонтова и принадлежить къ лучшимъ произведеніямъ еврейской поэзіи. Исалома проникнутъ горячею ненавистью къ эдомитянамъ, радовавшимся разрушению Іерусалима, и къ вавилонянамъ за тѣ горести, которыя они причинили іудеямъ. Онъ кончается такими словами: «припомни Ягве сынамъ Эдома день Іерусалима, когда восклицали они: ниспровергайте его до основанія! Дочь Вавилона опустошительница, да будеть благо тому, кто отплатить тебъ за то, что ты намъ сдълала, да будетъ благо тому, кто схватить твоихъ дётей и разобьеть ихъ о камень». Изъ другихъ псалмовъ этой же группы яснъе всего выдъляются 42 и 43. Эти псалмы, несомивнио, первоначально составляли одинъ псаломъ, что видно изъ ихъ техническаго сложенія; по содержанію псаломь 43 представляеть непосредственное продолженіе 42.

Авторъ псалма пишетъ въ плену, тоскуя по родине, отъ которой онъ оторванъ, и о храмъ, въ которомъ онъ руководилъ процессіями. «Какъ лань, вздыхающая о водахъ ручья, такъ вздыхаетъ душа моя о тебъ, о богъ; слезы стали моею пищею день и ночь. Но что ты унываешь, душа моя, и волнуешься? Надейся на бога, ибо буду я его еще славить, буду славить спасеніе, которое придеть для меня и моего бога». Изъ конца исалма видно, что на родинъ храмъ Ягве существуетъ въ неприкосновенности, и тамъ продолжають приносить жертвы. Отсюда ясно, исаломъ составленъ въ изгнаніи однимъ изъ жрецовъ іерусалимскаго храма, который быль уведень вмёстё съ другими нявниками при царв Іоахинв въ 597 г., посяв первой осады Герусалима вавилонянами. Приблизительно такая же точно ситуація въ псалмахъ 61 и 63. Далье къ эпохв плвна можно отнести еще песколько исалмовь, ничемь не выдающихся пе своему содержанію. Это неалмы: 14 тождественный съ 53, въ которомъ выражается такое желаніе: о пусть придеть спасеніе Изранлю съ Сіона! когда Ягве поверпеть судьбу своего народа, ликуй, Іаковъ, радуйся, Израиль!; псаломъ 77, где ноэть, находящійся въ тяжкой нуждь, вспоминаеть о дпяхт старины, о давно прошедшихъ годахъ, вспомпнаетъ всф благодімнія Ягве и задается вопросомъ: пеужели Ягве забыль свое обътование и навъки отказалъ Израилю въ своей милости: Дал'ве псаломъ 51, изв'встная покаянная молитва: «помилуй меня, боже, по твоей милости и по твоему великому милосердію очисти мои грёхи». Поэть, находившійся, очевидно, подт вліяніемъ пророческихъ идей, говорить: «тебѣ не нравятся жертвы закланія, ты не любишь жертвъ всесожженія, но ты не отвергнешь сокрушеннаго и разбитаго сердца. Окажи милость свою Сіону, построй ствны Сіона-тогда будуть угодны тебъ жертвы, тогда принесуть на алтарь твой тельцовъ». Авторт псалма 102 также молить о милости къ Сіону: его сердце высохло, какъ спаленная солнцемъ трава, онъ забываетъ с пищѣ, кожа его пристала къ костямъ, онъ все равно что пеликанъ въ пустынъ, какъ филинъ на развалинахъ, все сидитъ и плачеть, какъ одинская птица на кровле; вместо хлеба онд ъсть пепель и смъшиваеть нитье свое со слезами. Но онъ на двется на милость Ягве, ввчную, какъ его тронъ: Ягве услы-

шить съ неба водохи плепныхъ и освободить своихъ сыновъ оть смерти; онъ вновь построить Сіонъ и явится въ своемъ величіи, а возсозданный народъ будеть его прославлять. Всв перечисленные псалмы полны тоски о прошломъ и мечтаній о будущемъ; всж они написаны въ первое время плъна, когда унижение еще слинкомъ больно чувствовалось Ис. 47, носл'вдній исаломь, относящійся къ этой групнь, уже нолонь ликованія. По своему настроснію и содержанію онъ чрезвычайно близко родствененъ Второисан и написанъ, несомивино, одновременно съ сороковыми главами книги пророка Исаіи, подъ непосредственнымъ впечатлъніемъ вступленія на престоль Кира, который тотчась же носле взятія Вавилона разрешиль іудеямь вернуться. Этотъ псаломъ является какъ бы заключительнымъ ликующимъ аккордомъ для всей указанной серіи, авторы которой переходять безпрерывно отъ отчалнія съ падежді, и по настроенію представляеть прекрасный переходь къ посл'ядующей серіп псаямовъ первой эпохи после ильна. Рукоплеците, все народы, и привътствуйте бога ликующими криками, говорить авторъ псалма, ибо всевышній Ягве возсиль наконець на своемь святомъ тронъ, какъ дарь надъ всею землею и надъ всеми народами. Онъ избралъ насъ, какъ своихъ наследниковъ, какъ гордость Іакова, котораго онъ любить, онъ покорить нодъ нашу власть народы земли-итакъ, славьте бога, славьте, славьте нашего даря, славьте!

## VI. Псалмы эпохи общины второго храма.

Переходя къ разбору псалмовъ послѣплѣнной эпохи, мы прежде всего должны установить надежный критерій, который давалъ бы намъ безспорное право относить всѣ прочіе псалмы именно къ эпохѣ послѣ плѣна. Такихъ критеріевъ можно установить три. Первый изъ этихъ критеріевъ является совершенно объективнымъ, а потому и безспорнымъ. Этотъ критерій—языкъ всѣхъ остальныхъ псалмовъ. Языкъ этихъ псалмовъ обнаруживаетъ специфическое словоупотребленіе. Прежде всего обращаетъ на себя вниманіе терминологія псалмовъ. Мы уже упоминали въ предшествующей главѣ, что исторія общины второго

храма характеризуется расколомъ членовъ общины на праведпыхъ и нечестницевъ, изъ которыхъ въ первомъ въкъ образовались фарисейская и саддукейская партіи. Цёлый рядъ псалмовъ п занять изображеніемь обостренныхъ отношеній между праведными и нечестивцами. Однако, праведные п нечестивцы могли, конечно встръчаться и до плъна, хотя окраска ихъ была ивсколько иная; гдв же у пась ручательство за то, что псалмы говорять именно о расколь послыплынной эпохи? Это ручательство даеть намъ терминологія псалмовь. Для обозначенія нечестивца, не признающаго законь, псалмы употребляють слово ruschah, множ. reschahim. Это слово встрвчается въ встхомъ завътъ въ разныхъ числахъ и формахъ всего 263 раза, изъ нихъ въ доплыной литературъ всего 24 раза. Изъ этихъ 24 случаевъ унотребленія этого слова въ допленной литературь опо встрычается девять разъ въ значени виновный, неправый, несправедливый въ смыслѣ юридической виновности. Іссекіндь (рашим эпоха плуна) вводить это слово въ обороть: въ его кингъ это слово уже встрвчается 22 раза, но опять таки отчасти въ старомъ значенін, отчасти въ значеніи: нечестивець, понирающій правственый законь. Всё прочіе случаи унотребленія этого слова падають уже на литературныя произведенія послів Езры. Опо встрівчается въдингахъ Притчь, Іова и въ исалмахъ и означаетъ человъка, не соблюдающаго законъ п см'ющагося надъ нимъ, въ противоположность людямъ праведнымъ, соблюдающимъ законъ. Для обозначенія последнихь въ псалмахъ употребляются два термина: saddik и hasidh, причемъ въ техъ случаяхъ, когда речь идетъ о борьбе между двумя теченіями, употребляется терминь hasidh. Этоть послед. ній терминь въ качестві обозначенія совершенно опреділенной группы въ общинъ второго храма употребленъ въ первой Манкавейской книгв, въ греческой транскрипціи адгодого (І Макк. VII, 13—14). Это слово встрычается въ ветхомъ завъть въ разныхъ формахъ 33 раза, изъ нихъ въ допленной литературе всего 3 раза. Изъ остальныхъ тридцати случаевъ употребленія этого слова въ послепленной литературе 26 разъ падаеть на псалмы. Далве въ псалмахъ обращаетъ па себя вниманіе употребленіе слова kodhesch, множ. kadhoschim. Это слово им в етъ абстрактное значение святость и конкретное значение

святое, въ смыслѣ всякой святой вещи или лица обладающаго святостью. Оно употребляется почти исключительно въ произведеніяхъ послыплынной литературы: въ законодательныхъ частяхъ Priesterkodex'a, въ добавленіяхъ книгъ Хроникъ, въ книгахъ, Езры, Нееміи и въ псалмахъ. Въ псалмахъ это слово употребляется въ двухъ техническихъ терминахъ: святое святых, терминъ для обозначенія самой священной части скиніп собранія и второго храма, куда могь входить только первосвященникъ, и для обозначенія святых всевышняю, т. е. праведниковъ, върно служащихъ богу и будущихъ наслъдниковъ мессіаническаго царства. Первый терминь постоянно употреб-Priesterkodex'в и въ книгахъ Хроникъ, а второй ляется въ встръчается, кромъ псалмовъ, еще въ книгъ Даніила. Наконецъ, въ цёномъ ряде исалмовъ встречается много арамаизмовъ, т. е. формъ и словъ, заимствованныхъ изъ арамейскаго языка, на которомъ говорили жители Палестины въ эпоху после плена в.).

Если эти дапныя языка являются совершенно объективнымъ, неопровержимымъ доказательствомъ того, что псалмы, характеризующіеся имп, принадлежать къ эпохів послів илівна, то два другіе критерія не обладають такою же самоочевидною безспорностью. Но въ связи съ данными языка они д'влаютъ позицію защитниковъ послівплівннаго происхожденія большей части псалмовъ совершенно неприступною. Мы имвемъ здвсь въ виду два крптерія, вытекающіе изъ содержанія и назначенія псалмовъ. Цёлый рядъ псалмовъ, о которыхъ мы будемъ говорить особо, предназначенъ спеціально для церковнаго употребленія во время общественнаго богослуженія и имфетъ спеціально для этого приспособленную техническую форму, которая давала возможность принимать участіе въ исполненіи такихъ псалмовъ поочередно священникамъ, левитамъ, върнымъ N прозелитамъ. Эти четыре іерархическихъ ступени религіознаго общества существовали только въ эпоху общины второго храма и только тогда же было введено въ употребление при богослуженіи пініе псалмовъ. Другая группа псалмовъ, о которой мы уже говорили во второй главь, это пъсни пилигримовъ. Но па-

<sup>\*)</sup> Вліявіє этого языка было настолько велико, что на немъ написаны даже части книгь Езры и Даніила.

ломенчество въ Герусалимъ, какъ къ святому мъсту, появляется тоже только послѣ плѣна, когда значительная часть іудеевъ разсвялась по различнымь странамъ и городамъ тогдашняго культурнаго міра и приходила въ Іерусалимъ только на главные праздники. Что касается до критерія, извлекаемаго изъ содержанія псалмовъ, то прежде всего громадное большинство псалмовъ говоритъ объ опредъленномъ святомъ исполненіе котораго праведника ждуть богатыя и великія милости на землъ. Это не естественный или правственный законъ, о которомъ напоминали пророки, а законъ церковный; въ то же самое время это не можетъ быть Второзаконіе, такъ какъ псалмамъ совершенно чужда мысль, чтобы рядомъ съ Іерусалимскимъ храмомъ въ Гудев могло существовать или существовало какое-инбудь другое святилище, какого бы то за исключеніемь этихь возможностей ни было бога. Но остается только законь, введенный Езрой, такъ какъ никакого другого закона исторія Іуды и Израиля больше не знала. Далве, есть ифсколько исалмовъ, которые написаны на темы, взятыя изъ произведеній послівньной литературы: таковы, напримітрь, три псалма (8, 33 и 104), восхваляющие красоту творенія, авторы которыхъ несомненно вдохновлялись разсказомъ о твореніи, содержащемся въ Быт. І (эта глава относится къ исторической части Priesterкodex'a), и псаломъ 88, имъющій одинаковый сюжеть съ Іовомъ. Наконець, есть несколько составпыхъ псалмовъ, представляющихъ пзъ себя компиляцію частей другихъ псалмовъ. Таковы псалмы: 71, составленный цитатъ, заимствованныхъ изъ псалмовъ 22, 31, 35, 40; пс. 108, состоящії изъ фрагментовъ 57 и 60 пс.; пс. 144, представляющій изъ себя соединеніе стиховъ пс. 18, 8, 33, 104 (только ст. 12—15 оригинальны). Наконець, пс. 86 представляеть изъ себя настоящую мозаику изъ цитатъ другихъ псалмовъ и изъ другихъ произведеній ветхозавътной литературы. То же самое до извъстной степени имъетъ силу и по отношенію къ самому длиному изъ всёхъ исалмовъ, пс. 119. Этотъ исаломъ технически построенъ крайне искусственно (см. следующую главу). а по содержанію не содержить ни одной оригинальной мысли: повторяются избитыя фразы о hasidhim и reschahim въ нравоучительномъ духѣ; языкъ бъденъ оригинальными образами.

Таковы тв критерін, на основаніи которыхъ мы можемъ установить послыпланное происхожденіе цалыхъ группъ псалмовъ. За псключеніемъ этихъ большихъ группъ, останутся немногочисленные отдальные псалмы, принадлежность которыхъ къ эпоха посла плана выясняется изъ ихъ индивидуальнаго содержанія. Обзоръ псалмовъ послапланной эпохи удобнае всего начать какъ разъ съ этой посладней категоріи исалмовъ, такъ какъ хронологически они почти вса за немпогими исключеніями стоятъ раньше всахъ остальныхъ псалмовъ пославной эпохи.

Всв почти псалмы этой категорін принадлежать къ эпохв построенія второго храма и введенія закона. Туть прежде всего мы укажемъ на исалмы 95-100 и ис. 93. Во всвуъ этихъ исалмахъ выражается радость и ликованіе по поводу мессіаническаго суда надъ всеми народами; вместе съ этимъ называется храмъ, а образы неалмовъ родственны образамъ пророческой поэзім. Такая историческая ситуація соотв'ятствуеть только эпохв окончанія храма. Пророки этой эпохи совершенно определенно указывали, что возвещенное еще Второисајей время владычества Израиля надъ всеми народами, после того, какъ Ягве совершить надъ ними свой судъ, настанетъ какъ разъ тогда, когда будетъ окончено построение храма. Наиболже типичны изъ всехъ этихъ псалмовъ псалмы 98 и 99. Эти псалмы очень красивы, такъ что мы позволимъ себф привести изъ нихъ подробныя цитаты. Псаломъ 98: Пойте Ягве новую пъснь, ибо онъ дълаетъ чудеса, онъ возвъщаетъ свое спасеніе и открыль предъ глазами народовъ свою справедливость. Онъ вспомпиль о своей милости къ Іакову и о своей върпости дому Израиля. Видёли всё концы земли спасеніе, пришедшее отъ нашего бога. Пусть весь міръ ликуеть передъ Ягве и привътствуетъ его игрой на цитрахъ и громкимъ ивніемъ; пусть море шумпть всеми своими волнами, пусть ему аккомпанируеть вся земля, реки и горы: ибо Ягве идеть судить землю, онъ будеть судить землю по правдё и пародь по справедивости. 99 исаломъ: Ягве сдълался царемъ: пусть дрожать народы! Его тронъ на керубахъ: пусть дрожить земля! Ягве великъ на Сіонъ и высоко поднялся надъ всьми народами: пусть опи славять твое ими великое и грозное! (принавъ: онъ свять)! Ты, Ягве, устроиль правильный порядокь, ты воздаль Іакову по праву и по справедливости: славьте Ягве, нашего бога, падите ницъ передъ скамейкой, на которой покоятся его ноги. Затыть къ той же эпохь окончанія храма относится псаломь 24. Этотъ псаломъ состоитъ изъ двухъ частей, первоначально существовавинихъ въ видъ отдъльныхъ исалмовъ: первая часть говорить о томъ, кто можеть взойти во святое жилище Ягве на его горѣ (ст. 1-6), а вторая часть, отличная и по настроенію и по языку, описываеть вступленіе Ягве во храмъ. Первая часть боле поздияя и довольно шаблониая по идек: взойти въ храмъ можотъ тотъ, у кого чистыя руки и открытое сердце, ито не задается сустными желапіями, а постоянно спрашиваеть и ищеть Игве. Вторая часть зато очень красива и по языку родственна Второнсаів: «раздайтесь ввысь, вічныя ворота, чтобы могь войти царь славы! Но кто дарь славы? Это Ягве воинствъ, могучій герой, опъ царь славы». По всемъ вероятіямъ, соединеніе этихъ двухъ отрывковъ въ одинъ последовало во время окончанія постройки храма. Точпо таковъ же по своей техникъ неаломъ 19. Первая часть (ст. 2-7) болбе ранилго происхожденія, а вторая часть болве поздняго. Въ первой части изображается величіе бога, какъ создателя земли, неба и всей вселенной; вторая часть, ритмъ которой рѣзко отличень отъ ритма первой части, въ нараллель величію бога. изображенному въ первой части, рисуетъ величіе закона: «Законт Ягве безупречент, онъ освежаеть душу. Свидетельство Ягве вірно, простыхъ ділаетъ мудрыми. Повелінія правпльны, радують сердпе, приказанія Ягве свътляють взоры. Служеніе Ягве чисто, не прекратится вовъкъ. Постановленія Ягве-сама истпна, всегда справедливы; они соблазнительнее, чемъ золото, чемъ груды самаго чистаго золота, они слаще, чемъ самый сладкій сотовый медъ». Этоть псаломь единственный, вь которомь характеризуется такими заманчивыми красками законъ, и величіе его приравнивается къ величію самого бога; другой даты, кромв эпохи введенія закона при Езръ, когда вся община была охвачена необыкновеннымъ религіознымъ энтузіазмомъ, подыскать нельзя. Къ этой же эпохъ относится и псаломъ 78, въ которомъ дается обзоръ чудесь Ягве со времени исхода изъ Египта и дълается

предупрежденіе впредь не грѣшить. Это содержаніе какъ нельзя болѣе соотвѣтствуеть тѣмъ покаяннымъ размышленіямъ, которымъ предавались іудеи при введеніи закона Езрой (ср. Неем. ІХ).

Следующая по времени весьма многочисленная псалмовъ говорить уже о противоположности между праведниками и беззаконниками. Къ этой группъ псалмовъ мы отпосимь ть псалмы, въ которыхъ еще ньть указаній на острое положеніе діла, т. е. такіе псалмы, въ которыхъ праведники еще выражають увъренность въ спасительномъ дъйствім праведности и не сомиваются въ погибели печестивыхъ: если беззаконникъ и счастливъ, то его счастье непрочно и мимолетно. Другими словами, эти исалмы еще не ставять той проблемы, которая такъ остро поставлена въ книгъ Іова: не безполезна ли праведность, когда праведнаго постигають безпричиныя несчастья, и существуеть ли богь, разъ онь лживъ и не исполняеть своихь обътованій? Программнымь исалмомь для всей этой серіи можеть служить нервый исаломь, который мы уже приводили въ четвертой главъ; промъ этого исалма, къ этой группв еще относятся 19 псалмовъ: 9, 10, 15, 16, 23, 32, 34, 37, 62, 75, 92, 101, 103, 111 +112 (одинъ исаломъ, случайно раздёленный на два), 128 (изъ собранія «пісенть пилигримовъ»), 139 и 145. Изъ всей этой группы наиболье типичными надо признать следующие псалмы: пс. 1-й, похожие на него пс. 15 п 16 н псалмы 32, 37 и 128. «Безчисленны болъзни нечестивато; но кто довъряется Ягве, того онъ окружить своею милостью», говорить авторь пс. 32. Ис. 37 рисуеть эти «безчисленныя бользии» нечестивца, а пс. 128счастье праведника. Оба псалма пастолько типичны, что ихъ стоить привести въ подробномъ изложеніи. «Не возмущайся и не возставай противъ злодевъ и делающихъ дурное, советуетъ авторъ 37 пс.: ибо они увянуть и зачахнуть такъ же быстро, какъ зеленая трава. Довъряй Ягве и дълай добро, тогда исполнятся желанія твоего сердца, и твое право будеть сіять, какъ полдень. Нечестивые будуть истреблены; погоди немного-и не останется ни одного нечестиваго; посмотришь на то мъсто, гдъ стояль нечестивый-и ужъ нъть его. Нечестивый замышляеть злое на праведника, но богь смется надъ

его намфреніями. Нечестивые обнажають мечь и натягивають лукъ, чтобы поразить праведныхъ, притеснить слабыхъ и бедныхъ, но ихъ мечъ произитъ ихъ собственное сердце, ихъ лукъ сломается безъ выстрела. Ягве охраняеть благочестивыхъ, отдасть имъ въ наследіе землю, сохранить ихъ владенія вовъки; въ трудное время они не посрамятся и въ голодную пору будуть сыты. А беззаконные погибнуть, какъ пестрый коверъ луговъ, исчезнутъ, какъ дымъ. Я былъ молодъ и состарълся, увъряеть, наконецъ, авторъ исалма, и не видалъ праведпаго оставленнымъ, а его потомство просящимъ хлібоа. Я видыль одного нечестивца, упрямого и гордаго, какъ кедръ ливанскій, --- я прошель мимо, взглянуль -- и его уже ніть, исчезь, и не найти его. И все съмя нечестивцевъ будетъ истреблено навъки; слушайся только Игве и держись его путей-и ты самъ увидиль истребленіе нечестивыхъ». —Исполненный фанатизма и зависти, этоть исаломъ прекрасно дополняется пс. 128, гдв рисустся совершенно мъщанскій идеаль счастья благочестивыхъ. «Благо всякому, кто боится Ягве и идеть по его путямъ: ты будешь наслаждаться плодомъ трудовъ твоихъ рукъ, тебъ будеть хорошо, работа твоя будеть успешна. Жена твоя-какъ плодоносная виноградная лоза въ твоемъ домъ; твои сыновьякакъ молодыя маслины вокругь стола твоего. Поистинъ благословенъ человікъ, боящійся Ягве. Пусть благословить тебя Ягве съ Сіона и пасеть тебя всв дни твоей жизни въ счастливомъ Іерусалимъ; пусть ты увидишь своихъ внуковъ!». Псаломъ формулируеть въ образныхъ выраженіяхъ тоть же самый идеаль многочадія и богатства, который проскальзываеть въ пс. 37 и въ цъломъ рядъ другихъ псаямовъ.

Но уже 37 пс. даеть понять, что по части осуществленія этого идеала не все обстоить благополучно. Нечестивые, reschahim, не только счастливы, въ смыслѣ, конечно, того же идеала, но и приступають уже къ агрессивнымъ дѣйствіямъ противъ «бѣдныхъ и несчастныхъ», за которыми скрываются тѣ же hasidhim. Послѣдніе еще полны счастливой увѣренности въ побѣдоносномъ для нихъ исходѣ борьбы: Ягве съ ними, дунеть—и не станетъ нечестивца. Въ этомъ же смыслѣ говоритъ и пс. 10. «Безбожникъ думаетъ въ высокомѣріи своемъ: богъ не посѣтитъ, нѣтъ бога» и онъ «дуетъ на всѣхъ своихъ противниковъ, говоритъ въ

своемъ сердць: я не поколеблюсь, изъ покольнія въ нокольніе буду свободень оть несчастья». И воть онь разставляеть сети, подстерегаеть и ловить въ нихъ несчастную жертву, говоря: «богъ забылъ, спряталъ лицо свое, никогда пичего не увидить». Но Ягве по призыву върныхъ накажеть его: горе сироты и несчастного останется въ его рукахъ, а онъ самъ сдвлается невольнымъ помощникомъ своихъ жертвъ. Однако, слъдующая группа псалмовъ показываеть, что эти разсчеты оказались ошибочными. Перев'ясь оказался па сторон'я беззаконія, и hasidhim впали въ полное упыніе, плачуть и все недоум'ьвають, куда же дёнся Ягве и всь его обътованія. Переходомъ къ этой грунпф исалмовъ отъ предыдущей являются исалмы 49 и 73, одпородные по содержанию. Для нихъ счастье беззаконниковъ и горести праведныхъ уже больно ощугимый факть, и онь встаеть нередь инми, какъ жестокая проблема. Авторъ ис. 37 разръшиль эту проблему такъ быстро и такъ просто, что для него, новидимому, тугь даже и не было никакой проблемы. Но, какъ часто бываеть, опъ, подобно самоувтренному полководцу передъ боемъ, ошибся въ разсчеть: врагъ оказался не такъ слабъ, и близкал побъда оказалась призрачной. Авторы пс. 49 и 73 уже не относятся такъ свыэтой проблем'я, хотя р'вшають ее приблизительно такъ же, какъ и авторъ ис. 37. Для автора ис. 49 вопросъ о томъ, почему онъ окруженъ коварными врагами, которые полагаются на свое могущество и хвастаются своимъ богатствомъ, есть уже загадка, которую онъ хочетъ разръщить при помощи своей лиры. Да, есть богатые насильники, но ихъ счастье не въчно, никто на землъ не уйдеть отъ смерти, не можеть откупиться отъ нея никакою ценою. А при такомъ исходъ что значить богатство? Мертвець не возьметь его съ подземное царство, гдф мертвецовъ, ВЪ какъ овецъ, пасетъ смерть. Но благочестивые возобладаютъ смертью: душу поэта богь избавить оть власти ада; богатые же безумцы, какъ зв ри, умирая, не имьють падежды на избавленіе: они уйдуть къ роду своихъ отцовъ, которые никогда не увидять света. Въ довольно неопределенной форме здесь проскальзываеть идея о возданніи за гробомъ, идея, которая дала пышный расцевть и была впервые ясно сформулирована въ эпоху гоненій Антіоха Епифана. Но центръ тяжести псалма лежить все-таки не въ этой идев, а въ утверждении сознанія, что счастье и богатство беззаконника ограничено временемъ земной жизни и преходяще, что богатство можетъ дать много, но не можетъ дать самаго главнаго: оно не можетъ выкупить человъка изъ власти смерти. Авторъ пс. 73 не такъ глубокъ. Онт описываеть счастье нечестивцевь, ихъ надменность и въ то же время ихъ притягательную силу для народа въ такихъ чертахъ: «они не знаютъ страданій, здорово и тучно ихъ твло; поэтому гордость украшаеть ихъ шею, ихъ окутываеть, какъ одежда, насиліе. Ихъ грвхи исходять оть жира ихъ сердца, они насмъхаются и говорять злобно... они направляють ръчь своихъ устъ противъ неба, ихъ языкъ идетъ по землъ. Оттого пародъ поворачивается къ нимъ; они говорятъ: гдф же всевфдвије бога, развъ знаетъ онъ? Вотъ каковы беззаконники, и въчно безъ помъхъ увеличивають они свое имущество». Изобразивъ эту соблазнительную картину, авторъ псалма говорить, что на минуту усумнился въ пользв праведности: «напрасно и соблюдаль чистоту своего сердца и омываль невинностью мои руки». Но сейчась же онь уразумыль, что такое его поведеніе позорно: «я быль передь Ягве, какь скоть неразумный», и что, несомивнно, такое счастье беззаконниковь мимолетно: «Ягве превратить въ одинь моменть ихъ счастье въ пустыню». А для себя самого поэть ничего на землѣ не желаеть, такъ какъ имветь на небв Ягве: его богатство-близость къ богу, его прибъжище-Ягве.

За этими псалмами естественно слѣдуетъ весьма многочисленная группа псалмовъ, гдѣ проблема уже не ставится, ибо она все равно неразрѣшима. Идетъ самая ожесточенная борьба; праведники совсѣмъ стѣснены, пмъ нечѣмъ житъ и дышать, и они только жалуются и молятся. Изъ всѣхъ псалмовъ этой группы (сюда относятся: 3, 4, 5, 6, 7, 11, 12, 13, 17, 22, 25, 26, 27, 28, 31, 35, 36, 38, 39, 40, 41, 52, 54, 55, 56, 57, 58, 64, 69, 70, 91, 94, 109, 140, 141, 142, 143) мы выдѣлимъ для характеристики небольшую группу псалмовъ: 11, 12, 22, 35, 36, 69 и 109. Праведники стѣснены: помоги Ягве, а то скоро не останется ни одного праведника (ис. 12). Ягве совсѣмъ оставилъ своихъ слугъ, славящихъ его въ собраніи

върныхъ; праведники уже не люди, а черви, поношеніе людей, которые кивають головами, улыбаются и говорять: пусть Ягве спасеть тебя! За что Ягве оставиль праведниковь, непонятно: оть утробы матери Ягве ихъ богъ, въру въ него они всасывали съ материнскимъ молокомъ. Боже мой, боже мой, почему ты меня оставиль? Не будь далеко отъ меня, а то я таю, какъ воскъ, всё мои члены ослабёли. Помоги мнё, избавь изъ когтей льва: я буду славить тебя въ собраніи в'врныхъ и возв'ищу имя твое братьямъ (пс. 22). Счастливый нечестивелъ описывается въ такихъ краскахъ: его чрево наполнено благами Ягве, онъ имћетъ многочисленныхъ сыновей и оставляеть имъ имущество свое (пс. 17); его гръховныя ръчи исходять внутренности сердца, онъ не боится бога; его слова преступны и лживы, онъ задумываеть преступленія въ своемъ жилищь и не ходить по доброму пути. И ты, Ягве, богь справедливости и суда, помогающій и людямъ, и животнымъ, ты даешь имъ питаться отъ жира твоего дома, ноишь ихъ изъ ручья твоей радости; отдай лучше твою милость тымь, кто тебл знаеть, воздай справедливость праведнымъ сердцемъ (пс. 36). Картинно описывается наступленіе нечестиваго въ пс. «воть нечестивые натягивають лукъ, положили стрълу свою на тетиву, чтобы во мракв выстрвлить въ праведныхъ сердцемъ». Эти нападенія увънчиваются успъхомъ. Авторъ псалма 35, описавъ, какъ притесняють его и измываются надъ нимъ reschalim, говорить: ты, Ягве, видёль это, такъ не молчи, не будь далеко отъ меня, воздай мнв справедливость, не дай имъ сказать: все исполнилось по нашему желанію, мы его поглотили! Враги автора пс. 69 безчисленны, какъ волосы на головъ; онъ просить бога помочь ему, ибо ради него онъ несетъ стыдъ и позоръ. Пусть придуть на нихъ всв проклятья! Пусть ихъ столь превратится въ съть, пусть ихъ глаза затмятся, ихъ бедра дрожатъ, пусть ихъ загоны будутъ опустошены, пусть ихъ палатки запустеють, пусть они будуть вычеркнуты изъ книги жизни, не будуть записаны вмъсть съ праведными. А я буду славить бога въ пъснъ-пъснь для Ягве пріятнъе быковъ; благочестивые будутъ радоваться, и оживеть ихъ сердие. Еще болъе выразительны проклятія пс. 109: «пусть нечестивый уйдеть изъ суда осужденнымъ, пусть его молитва

вмънится ему въ гръхи; пусть его дни будутъ коротки, пусть его имущество возьметь себѣ другой, пусть его дъти будуть сиротами, его жена-вдовою; пусть его дети ходять, прося поданнія: пусть ростовщикъ высосеть все его достояніе, пусть чужіе разграбять его пріобретенія. Пусть никто не окажеть ему милости, никто не сжалится надъ его сиротами; пусть его будеть истреблено, его имя исчезнеть во второмъ покольніи; пусть Ягве не забываеть граховь его отцовь и матерей, пусть всегда ихъ гръхи будуть предъ глазами Ягве!» «Онъ любилъ проклятія—пусть его поразить проклятіе; онъ презираль благословеніе-пусть оно будеть оть него далеко; опъ надавалъ проклятіе, точно рубашку, - пусть проклятіе проникиеть, какъ вода, въ его тыло, какъ масло, въ его члены!» Приведенныя цитаты указывають ибкоторыя подробности происходящей дифференціаціи. Счастливые беззаконники богаты, въ ихъ рукахъ власть, они даже кормятся отъ храма, т. е. припадлежать къ жречеству. Этимъ последнимъ наблюденіемъ дается дата для разобранной группы псалмовъ. Жрецы јерусалимскаго храма выступають открыто, какъ «сыны беззаконія», нарушающіе законь и склонные къ эллинизму, незадолго до Маккавейскаго возстанія; ихъ услугами и авторитетомъ пользованся Антіохъ Епифанъ при проведеніи религіозной реформы. Следовательно, эту группу псалмовъ можно датировать приблизительно такъ: 200-170 г. до Р. Х. Соотвътственно съ этимъ предшествующая группа псалмовъ должна быть отнесена къ III въку, т. е. она немного моложе, а можеть быть и современна книгамъ Іова и Притчъ, которыя появились не ранте тридпатыхъ годовъ IV въка или, весьма въроятно, немного позднъе 5).

Какъ мы указывали, расколъ кончился весьма трагически. Reschahim открыто пошли навстречу эллинистическому капитализму, приносившему съ собою и эллинистическую культуру. Со времени завоеванія Востока и Іудеи Александромъ условія для осуществленія праведности и благочестія, основанныхъ на крайнемъ обособленіи, стали чрезвычайно неблагопріятны. Эллинизмъ проникаль во всё щели и поры. Іудек окружило кольцо эллинизованныхъ странъ, перешедшихъ на

греческій языкъ, къ греческимъ культамъ и обычаямъ \*). Капиталь, какъ вездъ и всюду, дълаль свое ипвеллирующее дъло, сглаживаль національныя перегородки п предразсудки: все, что держалось ценко за старину и хотело жить старыми традиціями, внів міровой жизни, что хотівло сохранить свою обособленность передъ лицомъ всеобщаго уравненія и сближенія, все это было обречено на жалкое существование и на гибель. Такое общественное тело было уже заживо погребеннымъ, и лишь временно какая-нибудь могучая, неожиданная сила могна гальванизпровать этотъ живой трунъ. Гудейская община была въ такомъ положеніи. «Скоро не останется ни одного веднаго» — восклицаеть одинь изъщитированныхъ нами исалмовъ; и дъйствительно, зараза къ половинъ И въка проникла. можно сказать, въ святое святыхъ храма. Пречество, какъ оффиціальный представитель общины, волей-певолей должно было вступить въ сношенія съ иноземными и инов'єрными властителями Іуден. Эти дипломатическія спошенія сделали изъчленовъ клира хитрыхъ политиковъ, не брезгавшихъ ни подкупами, ни интригами для удовлетворенія своего честолюбія. Когда на сирійскій престоль вступня Антіохъ Епифань, то среди і русалимскаго клира онъ нашелъ прочную опору для исполненія своего проекта эллинизаціп Іудеи. Пользуясь содействіемъ первосвищенника Іасона (греч. имя: евр. имя было Ісгоніча), Антіохъ устроиль въ Герусалимъ гимназію и пирковыя представленія; затыть, воспользовавшись партійными раздорами аспдеевь и решанмъ, дошедшими до уличной бойни, Антіохъ явинся въ Іерусалимь, заняль его, разграбиль храмь, прекратиль тамъ служеніе Ягве п воздвигъ взамінь жертвенникь Зевсу Олимпійприносить жертвы Зевсу: скому. Іудеевъ заставляли силою непокорныхъ пытали и казнили. Эти религіозныя гоненія и были темь токомь, который гальванизироваль асидейство и вновь разбудиль чувство національной и религіозной нетеринмости, начавшее было уже замирать въ іудейской общинь. Противъ Антіоха началось возстаніе, подъ предводительствомъ братьевъ Маккавеевъ. Оно пошло очень успъшно; скоро сирійцы

<sup>\*)</sup> Напр., въ Газъ былъ храмъ Аполлону, въ Тпръ былъ жертвенникъ Геркупесу и совершались въ честь его игры; на монетакъ изображались греческіе боги.

были изгнаны изъ Іерусалима, храмъ очищенъ отъ «мерзости», и тамъ былъ возстановленъ культъ Ягве (171—165).

Цёлый рядъ псалмовъ, несомнённо, происходить изъ этой эпохи. Еще Өедоръ Мопсуетскій въ IV въкъ замьтилъ, что содержаніе нікоторыхъ псалмовъ совпадаеть съ тіми событіями, которыя имъли мъсто въ Іудев въ указанный промежутокъ времени. Такихъ псалмовъ онъ выдълилъ 17 (44. 47, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 62, 69, 74, 79, 80, 83, 108, 109, 144); πο ero мивнію, авторомь этихъ псалмовъ быль, конечно, Давидь, такъ что исалмы эти надо разсматривать, какъ пророческое изображеніе Маккавейской эпохи, выраженное въ лирической форм'в. Новъйшіе изследователи признають определеніе Өедора весьма остроумнымъ, по не внолив съ нимъ соглашаются. Нъсколько нсалмовь, указываемыхь Федоромь, посять тоть же характерь, что и только что разобраниал группа псалмовъ: они говорять объ ожесточенной борьов асидеевъ и решаимъ, и только отдъльныя выраженія дають возможность толковать решанив не только въ смысле эллинстовъ-іудеевъ, но и въ смысле спрійцевъ. Поэтому эти исалмы очень спорны; на этомъ же основани нельзя согласиться и съ Чейни, который относить къ маккавейской эпохів довольно многочисленную группу псалмовъ. Но зато другіе исалмы, безспорно, относятся къ маккавейской эпохів. Одни изъ нихъ обнаруживають буквальное почти сходство выраженій съ м'єстами изъ I Маккавейской книги; другіе совершенно опредъленно говорять объ иноземных врагахъ, подвергающихъ іудеевъ религіознымъ гоненіямъ, и описываютъ отдёльные моменты этихъ гоненій, соотв'єтствующіе историческимъ фактамъ, сообщаемымъ І Макк. Только эти псалмы и можно считать маккавейскими. Это следующе: 44, 59, 66, 74, 79, 83 и 118; ис. 89 и 80, быть можеть, также изь этой эпохи. Почти все эти исалмы, за исключениемъ разве только не. 66, принадлежать къ лучшимъ образдамъ книги псалмовъ и заслуживають полнаго вниманія.

Авторъ 44 пс. горько жалуется: «ты отдалъ насъ. какъ овецъ на събдение и среди язычниковъ разсбялъ насъ; ты продалъ народъ свой за безцънокъ и не обогатился покупною цъною его, ты сдълалъ насъ предметомъ поношения среди сосъдей нашихъ, предметомъ посмъяния и насмъщки въ окрест-

ностяхъ нашихъ... Все это пришло на насъ, хотя и не забыли мы тебя и не нарушили завътъ твой... ибо за тебя убиваютъ насъ каждый день, смотрять на насъ, какъ на овецъ для закланія». Авторъ псалма 74-го зоветь Ягве: «подними стопы свои къ въчнымъ развалинамъ-все опустопилъ врагъ во святплищь; рычать враги твои среди мьсть праздничныхъ собраній твоихъ, поставили знаменіями знаменія свои. Они предали огню храмъ твой, до земли осквернили жилище имени твоего. Знаменій нашихъ не видимъ, и нётъ пророка, и не знаемъ, доколю»... Здъсь цълый рядъ соприкосновеній съ І Макк.: знаменія язычниковъ-это βδέλυγμα έρημώσεως (Ι Макк. I, 54), т. е. мерзость запуствнія, алтарь Зевсу Олимпійскому; объ отсутствін пророка, котораго жаждали въ это время іудей, говорить также І Макк. Пс. 79 содержить цёлый рядь параллельныхъ мёсть съ 44 и 74: начинается онъ такъ: «боже, пришли язычника въ паслъдіе твое, осквернили храмь твой святой, обратили Іерусалимъ въ груду развалинъ: отдали твла рабовъ твоихъ на съвденіе птицамъ небеснымъ, плоть праведниковъ твоихъ-звърямъ земнымъ; они пролили ихъ кровь, какъ воду вокругъ Герусалима, и некому похоронить нхъ» (ср. I Макк. VII, 17-18: ката тол λόγον δυ ἔγραψε, σάρκας όσίων σου καὶ αξματα αὐτῶν ἔξέχεαν κύκλο Ίερουσαλήμ, καὶ οὐκ ἦν αὐτοῖς ὁ θὰπτων)\*). Αвторъ псалма 59 находится въ городъ, осажденномъ врагами. Враги эти-язычники; каждый вечеръ возвращаются они, воють, какъ собаки, и окружають городь. Но не отвратился отъ бога и не согръшиль передъ нимъ осажденный городъ. Псаломъ 83 призываетъ бога на помощь противъ коалиціи народовъ, которые пошли на Израиля, говоря: «пойдемъ и уничтожимъ ихъ изъ числа народовъ, и не останется болье памяти объ Израиль. Ибо они согласились между собою въ сердцъ своемъ, противъ тебя союзь заключили они: шатры Едома и измаильтяне, Моавъ и агаряне, Гевалъ, и Аммонъ, и Амалекъ, филистимляне съ жителями Тира». Эта коалиція засвидітельствована въ І Макк. V, 1-2. Именно, когда Іерусалимъ попалъ въ критическое положеніе, противъ него поднялись всѣ враждебные іудеямъ народы. Старинная терминологія псалма есть не что иное, какъ

<sup>\*) «</sup>По слову, какъ написано: тъла праведниковъ твоихъ и кровь ихъ пролили вокругъ Герусалима, и не было для нихъ погребальщика.»

поэтическій пріемъ, такъ какъ авторъ псалма обнаруживаетт прекрасное знаніе допленной литературы, и его языкъ пестритъ арамаизмами, такъ что, следовательно, онъ не могъ писать о событіяхъ, имфенахъмьсто до плена; кроме того, до плена о такой коалиціи неть упомпнанія. Между темь въ І Макк. почти такая же термипологія; тамъ упомянуты: сыны Исава — Едомъ сыны Веана (арабское племя) = измаильтяне и агаряне; сыны Аммона = Аммонъ; язычники галаадскіе = Моавъ; наконецъ, Тиръ. Авторъ псалма прибавляетъ отъ себя еще филистимлянъ. Ассура, амалекитянъ и другіе народы, для усиленія впечатлънія па читателя. Исаломъ 118-хвалебная и благодарственная ивснь Ягве по случаю нобъды надъ врагомъ. «Строгою карою наказаль меня Jah (сокращ. Jahwe); но смерти не предаль меня... Всв язычники окружнии меня... изъ ствсненія воззваль я къ Ягве, именемъ Ягве рубилъ я враговъ...» II вотъ теперь. «кликъ ликованія и поб'яды въ шатрахъ праведныхъ». П'ввды идуть въ храмъ: «отворите мнв врата праведности, я иду и возблагодарю Jah.» Исаломъ кончается призывомъ къ торжественному праздничному жертвоприношенію и возгласомь: «возблагодарите Ягве, ибо онъ благъ, ибо вовъки милость его!» Въ продолжение всей эпохи после плена и до Маккавеевъ не было пи одной борьбы, ни одной побёды іудеевъ надъ внёшнимъ врагомъ, такъ что попытки относить исаломъ къ эпохъ Езры надо считать неудачными. Въ I Макк. (IV, 54-56), между тъмъ, разсказывается о торжественномъ очищении н освященій храма Іудой Маккавеемъ послѣ побѣды надъ сирійцами и сосъдями (въ 165) въ такихъ выраженіяхъ: «храмъ очистили и освятили при пеніи гимновъ, при звукахъ киеаръ и кимваловъ, принесли жертву за спасеніе и во славу бога, и, обратившись къ небу, пъли гимнъ и славили господа (точ хύριον = Jahwe), ибо онъ благъ, ибо вовъки милость его.» На ту же тему, но нъсколько въ иномъ духъ написанъ псаломъ 30. Онъ обозначенъ, какъ псаломъ, предназначенный для исполненія на праздникъ освященія храма; это обозначеніе, какъ и другія, было прибавлено, в роятно, послъ появленія псалма, но по содержанію псаломъ вполнѣ соотвѣтствуетъ этому обозначенію, если им'єть въ виду праздникь, установленный Іудой Маккавеемъ. Псаломъ начинается хвалой Ягве за то, что

Ягве вывель душу поэта изъ подземнаго царства и спась его. Гнъвъ Ягве постигъ Израиля; но гнъвъ его длится только мгновеніе, а милость-цълую жизнь: если вечеромъ слезы, то ликованіе. Когда Ягве, разгивванный, скрыль свое лицо, поэть взмолился о милости: что пріобретешь оть моей крови, если я сойду въ могилу? Развъ будеть тебя славить прахъ, развъ возвъстить онъ твою върность?... И Ягве превратиль илачь въ танецъ, опоясаль поэта радостью. Исаломь не можеть относиться къ моменту прекращения плина, такъ какъ поэтъ призываетъ хвалить бога hasidhim; далже, ст. 10 ясно говорить о кровавыха гононіяхь, которыя грозили совершенно уничтожить почитаніе Игве. Ситуація псаяма, такимь образомъ, подходить только къ 165 г. Родственнымъ но содержанію и тону псалмамъ 118 и 30 является ис. 66. Это также хвалебная и благодарственная ифсиь Игве, который покараль, но потомъ снасъ своихъ върныхъ; иввецъ идеть въ храмъ принести за это Игве благодарственныя жертвы оо́ѣты.

Остаются спорные псалмы, 80 и 89. Исаломъ 80 чрезвычайно поэтичень; это одна изълучшихъ жемчужинь всего сборника. Поэтъ призываетъ настыри Израния, возећдающаго на керубахъ, явиться и помочь Израилю: «боже, возстанови насъ, просв'яти лицо твое и помоги намъ! Ягве, богъ воинствъ, какъ долго ты будешь гивваться на свой народь? Ты пакормиль его хльбомь изь слезь, напоиль слезами, ты сдвлаль нась яблокомъ раздора между нашими сосъдями, наши враги смъются надъ нами... Изъ Египта ты вывель виноградную лозу, прогналъ язычниковъ и посадилъ ее. Ты оберегаль ее, и она пустила корни свои и наполнила землю; горы покрылись ся твнью, кедры божій-ея ввтвями. Она простерла свои лозины до моря, свои отпрыски до реки. Зачемъ разрушнить ты стены ея, и обрывають ее всь, проходящіе по дорогь? Вепрь изъ ласа обгрываеть ее, все. что водится въ поль, повдаеть ее. вернись же, взгляни съ небесной высоты и Боже воинствъ, вспомни эту виноградную лозу»!.. Въ заключение авторъ говорить: «мы не будемъ уклоняться отъ тебя; сохрани нашу жизнь, и мы призовемъ твое имя». Пс. 89 цитируеть пс. 80; анлегорію онъ устраняеть, но вводить п'вчто ей аналогичное: всноминаеть всв обътованія Ягве Давиду и противопоставляєть имъ печальную двйствительность, когда всв разворяють Израиля и насміжаются нады нимь. Эти псалмы не дають неопровержимыхъ доказательствь своей принадлежности къ Маккавейской эпохів, но весьма подходять къ ней по своему духу и настроенію, такъ что очень многіе комментаторы датирують ихъ этою эпохой.

Остаются еще двъ крупныхъ группы исалмовъ и нъсколько отдільныхъ. Эти псалмы трудно пріурочивать къ какому-нибудь опредъленному моменту эпохи послъ плъна. Первая изъ этихъ группъ. пъспи пилигримовъ, вошла въ книгу псалмовъ въ видъ цвльнаго сборника (120-134); по содержанію къ этой группв подходить еще только не. 84, радостная песнь пилигрима при входів въ храмъ. Въ настоящее время очень трудно сказать, когда составилось собраніе 120-134 пс. Оно составлялось постепенно, изъ псалмовъ, существовавшихъ ранбе, но подходившихъ по своему настроенію къ путешествію пилигримовъ. Псалмы эти разнаго содержанія: одина иза ниха мы уже цитировали ва группъ псалмовъ, изображающихъ противоположность между ћаsidhim и reschahim. Типпчнымъ представителемъ группы является псаломъ 122. «Я возрадованся, когда мев сказали: мы идемъ къ дому Ягве! Наши ноги стоятъ у твоихъ воротъ, о Герусалимъ, вновь отстроенный Герусалимъ, куда стекаются племена Ягве, чтобы славить его имя. Молитесь о мирѣ для Іерусалима; пусть покой будеть удівломь тіхь, кто любить тебя. Іерусалимь, пусть миръ царствуетъ надъ твоими ствнами и башнями.» Нъкоторые псалмы этой группы являются простыми молитвами (123, 130) другіе восхваляють Ягве, его милость къ Израилю и вспоминають его обътованія (напр. пс. 132). Заканчивающій всю группу исаломь 134 является какъ бы заключительной пъсней для всего путешествія пилигримовъ. Войдя въ храмъ, они обращаются къ левитамъ и священникамъ: «хвалите всв слуги Ягве, стоящіе въ домв его ночью; поднимите руки къ его святилищу и хвалите его!» На это клиръ отвъчаетъ: «да благословить тебя Ягве оть Сіона, создатель неба и земли».

Слѣдующая группа исалмовъ состоитъ изъ такихъ псалмовъ, которые спеціально были составлены для церковнаго употребленія при богослуженіи, въ отличіе отъ всѣхъ осталь-

ныхъ исалмовъ, которые также употреблянись при церковномъ богослуженіи, но были приспособлены для этой ціли много позже своего появленія. Яснье всего изь этой группы псалмовь выделяются две группы. Это, во первыхъ, заключительная группа 146—150 пс.. представляющихъ изъ себя чисто церковные хвалебные гимпы, пачинающиеся и оканчивающиеся возгласомъ hallelujalı, т. е славьте Jah (= Jahwe). Во вторыхъ, группа псалмовъ 113, 114, 115, 117, которые вместе съ пс. 116 и 118 составляють до сихъ поръ въ еврейскомъ богослуженій такъ называемую группу hallel; она поется на праздимкахъ новолунія, освященія храма, насхи, нятидесятницы и кущей; 113 и 114 поются на пасхф передъ обфдомъ, 115-118-послъ объда. Два изъ псалмовъ, входицихъ въ составъ богослужебной группы Hallel, 116 и 118, отнесены нами къ другой группъ; содержание ихъ разнится отъ осталь ныхъ, и они были присоединены къ этой групив, въроятно, поздиве. Красивъ исаломъ 114 этой групны, насхальный исаломъ: «когда Израиль выходиль изъ Египта, домь Іакова уходилъ изъ косноязычнаго народа, тогда Іуда былъ его святилищемъ, Израиль-его властью. Море увидало его и побъжало, Іорданъ потекъ назадъ, горы прыгали, какъ козлы, холмыкакъ ягнята. Что съ тобой, море, что ты бъжнить, что съ тобой, Іорданъ, что ты течешь назадъ? Что вы, горы, прыгаете, какъ козлы, вы, холмы, какъ ягнята? Дрожи, земля, передъ господомъ, передъ богомъ Такова, который превращаетъ скалу во вмъстилище водъ, голый камень—въ источники водъ». Очевидно литургическое происхождение псалмовъ 135 и 136. Этп псалмы исключительно хвалебные. Ис. 135 содержить большую буквальную цитату изъ пс. 115 (115, 4-11=135. 15-20); онъ заканчивается призывомъ хвалить Ягве, гдв всв приглашаемые перечисляются въ іерархическомъ порядкі: домъ Израиля, домъ Аарона, домъ Левія, почитатели Ягве, т. е. прозедиты. Ис. 136 построень такимь образомы: каждый стихъ состоить изъ двухъ половинъ: въ первой половинъ каждаго стиха приглашаются благодарить Ягве и перечисляются его благодъянія, а вторая служить приньвомъ («ибо его милость не прекратится вычно»). Первая половина пылась священииками, припъвъ нълъ народъ (ср. И Хрон., VII, 3,6). Ис. 67благодарственная молитва за ниспосланіе жатвы; онъ есть не что ипое, какъ варіантъ жреческой формулы того-же содержанія, приводимой въ кн. Числъ, VI. 24 и слъд. (Priestercodex).

Остальные 18 псалмовъ не могуть быть отнесены ни къ одной изъ разобранныхъ выше группъ. Изъ этихъ псалмовъ заслуживають вниманія следующіе пять: 65, 68, 104, 107, 110. Исаломъ 65 написанъ по такому поводу: Ягве посътиль землю неурожаемъ, по вследъ за неурожаемъ последовала богатая жатва; Ягве напоиль землю потоками дождей, приготовиль хлѣбъ и увънчалъ годъ своею милостью; луга степей блестятъ влагой, холмы ополсываются радостью; пастбища покрыты стадами, долины полны серна. Все наперерывь ликуеть и поеть, а благочестивые исполняють нередь Ягве въ его святомъ храмф свои объты за услышанныя молитвы. Исаломъ имъетъ точки соприкосновенія со Второпсаіей, такъ какъ называеть бога прибъжищемъ всякой плоти, всъхъ концовъ земли и отдаленныхъ мъсть моря; такимъ образомъ, исаломъ принадлежитъ. несомивино, къ послъилънной эпохъ. 61 исаломъ изображаетъ побъдоносное шествіе Ягве, отъ лица котораго убъгають всь пенавидящіе его, исчезають, какъ дымь, тають, какъ воскъ отъ огня, въ то время какъ праведные радуются и ликують о богъ. Побъдоносное шествіе Ягве, передъ которымъ трепещуть всъ цари и народы, изображается чертами, заимствованными изъ различныхъ произведеній древней еврейской литературы, причемь пъвецъ выбралъ наиболье красивыя и наиболье сильныя мъста. Исаломъ цитируетъ нъсколько разъ пъснь Деворы, имъетъ точки соприкосновенія съ благословеніемъ и піснею Моисея (Второз. 32, 36) и съ Второисајей.

Очень красивъ псаломъ 107. Этотъ псаломъ прославляеть Ягве, какъ спасителя изъ всякой нужды. Онъ раздѣляется на пять строфъ, между которыми помѣщены четыре антистрофы почти одинаковаго содержанія. Первая строфа вспоминаеть бѣдствія Израпля, когда онъ блуждаль въ пустынѣ по непроходимымъ дорогамъ, терпя голодъ и жажду. Вторая строфа описываеть бѣдствія плѣнныхъ, третья строфа — бѣдствія больныхъ, четвертая строфа — бѣдствія мореплавателей; каждая антистрофа начинается призывомъ о помощи и описываеть спасеніе, ниспосланное Ягве. Пятая строфа является по-

учительнымъ заключеніемъ: «Ягве превратить ръки въ пустыню, каналы въ пустыри, плодоносную землю въ солончакъ, если тѣ, кто тамъ живетъ, дѣлаютъ злое; но за благочестіе онъ превратитъ пустыню во вмѣстилище водъ, поселитъ тамъ голодныхъ, и они будутъ тамъ засѣвать поля, сажать виноградники, разводить скотъ и наслаждаться плодами своихъ трудовъ». Исаломъ содержитъ цѣлый рядъ точекъ соприкосновенія со Второисаіей и съ княгой Іова.

Общемзвъстенъ псаломъ 104 (Благослови Ягве, моя дуна), который описываеть красоту творенія и величіе Ягве, раскрывающееся въ природь. Авторъ псалма въ своемъ изображеніи природы примыкаетъ къ разсказу о сотвореніи міра Быт. І; кром'в того, онъ пользуется Второмсаіей, Іовом'в и другими псалмами; свой псаломъ псалмисть заключаеть такимъ пожеланіемъ: пусть придеть конецъ грівшинкамъ на землів и нусть не будеть больше нечестивыхъ (reschahim). Весьма загадочнымъ казался комментаторамъ псаломъ 110. Содержание его следующее: «такъ говоритъ Ягве моему господину: сядь по правую сторону отъ меня, и я положу враговъ твоихъ подъ твои поги. Твой могущественный скипетръ Ягве простреть съ Сіона; властвуй надъ врагами своими... Ягве клялся и не расканвается въ этомъ: ты будень священникомъ ") въчно, подобно Мельхиседеку». Далее говорится, что этоть ожидаемый царь-священникъ уничтожитъ царей и будетъ судить народы. Нетъ никакого сомненія, что этоть псаломь послепленный, такъ какъ вт немъ, рядомъ съ царскимъ достопнствомъ, выдвигается достоинство жреческое, которое пріобръло равноцівное царскому значенію достоинство лишь въ общинѣ второго храма; весь вопросъ заключается въ толкованіи псалма. Уже въ эпоху Христа псаломъ единодушно толковался всеми въ мессіаническомъ смысль. Такъ его понималь Павель, евангеліе Матоел, Деянія и Апокалипсисъ. Но современные комментаторы пытались истолковать этоть псаломь въ применени къ одному изъ асмонейскихъ царей, которые въ одно и то же время были и царями, и первосвященниками, какими были, напримъръ, Іонаоант и Симонъ; это толкованіе находило поддержку въ одномъ мізств I Макк. книги (XIV. 41): «іудеи решили, чтобы Симонт

<sup>\*)</sup> Слово kohen, употребленное здёсь, обозначаетъ первосвященника

быль ихъ вождемъ и первосвященникомъ вовѣки». Это толкованіе остается, однако, спорнымъ.

Остальные псалмы \*) не представляють изь себя ничего особенно зам'вчательнаго. Ихъ посл'впл'вное происхождение выясняется отчасти изъ ихъ содержания,—такъ, они являются по большей части или компилятивными, или цитируютъ произведения эпохи ил'вна или посл'в пл'вна;—отчасти изъ ихъ языка, въ которомъ обнаруживается прим'всь арамейскихъ формъ и специфическая терминологія, которую мы указывали выше.

Остается вопросъ, какъ и когда псалмы были собраны въ теперешиюю книгу псалмовъ и получили богослужебное и каноническое зпаченіе. Этотъ вопросъ очень неясный, и относительно него можно высказать лишь болве или менве въронтныя гипотезы. Несомивнно, исалмы были продуктами и индивидуальнаго творчества отдільных поэтовъ, которые не предназначали ихъ по большей части для церковнаго употребленія; для такового были непосредственно составлены лишь очень немногіе псалмы. Церковное богослужение отбирало изъ массы существовавшихъ и пввшихся въ народ в псалмовъ наибол ве для него подходящіе. Такимъ путемъ создались сначала отдёльныя собранія исалмовъ; ко времени Маккавейскаго возстанія такія собранія, имъвтія священное значеніе, въроятно, уже существовали: навърное такія собранія существовали въ эпоху Інсуса (ср. Марк., 14, 26). Когда книга псалмовъ пріобрела современный видъ, можно опредвлить на основаніи даты перевода LXX, который датируется 150-100 годами. Труднее сказать, когда было признано каноническое значение псалмовъ. Во всякомъ случав, это имвло мъсто ранъе завершенія ветхозавътнаго канона (II в. по Р. X.), такъ какъ книга псалмовъ открываетъ собою третью часть канона, уже упоминаемую Іисусомъ Сирахомъ (132 г.).

<sup>\*) 8, 33,</sup> примынающіе къ 104 по своему содержанію; 72, мессіаническаго содержанія, цитир. Захарію; 76, изображающій судъ Ягве; 81, приспособленный для пінія при праздникі Кущей; 85—молитва о помощи и пришествіи Мессіп; 87—неопреділеннаго характера; 88—молитва отчаянія навіянная Іовомъ; 90—изображающій вічность бога и бренность человіна; 105 и 160—поучительные псалмы, вспоминающіе факты милости Ягве изъ исторіи Израиля; 119, уже упоминавшійся; 138—неопреділенный

## VII. Историческое значеніе псалмовъ. — Техническое строеніе псалмовъ.

Итакъ, передъ нами пропіли одна за другою самыя разнообразныя группы псалмовъ. Наше богослуженіе превратило ихъ въ мертвыя формулы, монотонно читаемыя въ церкви въ плохомъ переводѣ, который обезличиваетъ и сглаживаетъ индивпдуальныя особенности каждаго отдѣльнаго псалма; они все равно, что кости, которыя видѣлъ пророкъ Ісзекіиль, бѣлыя, мертвыя, нохожія одна на другую кости, разбросанныя въ полпѣйшемъ безнорядкѣ. Но подобно тому, какъ кости Ісзекіиля одѣлись потомъ плотью и превратились въ живыхъ людей передъ пзумленнымъ пророкомъ, точно такъ же историко-литературный анализъ псалмовъ превращаетъ ихъ изъ мертвыхъ формулъ богослуженія, тоскливыхъ, заунывныхъ, похожихъ одна на другую, въ индивидуальныя литературныя произведенія, дышащія непосредственными внечатлѣніями многовѣковой и многообразной исторической дѣйствительности.

Мы видимь тенерь, что книга исалмовъ есть собраніе чрезвичайно разпообразных поэтическихъ произведеній, создававнихся на протяженій болье цяти въковъ; авторами исалмовъ были не тъ пъсколько лиць, имена которыхъ стоять тенерь въ началь большей части исалмовъ, а невъдомые намъ поэты, причемъ нъкоторые изъ нихъ по силь поэтическаго таланта не уступаютъ лирикамъ другихъ народовъ.

Но имъють яп для насъ, яюдей XX в., исалмы какое-нибудь другое значеніе, кромъ чисто литературнаго? Другими словами, могуть яп псалмы, какъ произведенія лирической поэзій, претендовать на большее значеніе, чъмъ, напримъръ, другіе богослужебные гимны греческаго происхожденія, всъ эти стихиры, ирмосы, тропари, кондаки и т. д.? Уже предшествующая глава довольно ясно показываеть, что псалмы могуть имъть такое значеніе.

Прежде всего, историко-литературный анализь псалмовт даеть намъ возможность сдёлать ийкоторыя наблюденія надт развитіемъ еврейской литературы. Эти наблюденія дають слёдующіе итоги. Еврейская лирика стояла на кульминаціонной точкі своего развитія въ доплінную эпоху. Исалмы доплін-

ной эпохи вместь съ другими известными намъ лирическими произведеніями той же эпохи (песнь Деворы, песнь Моисея, песнь Давида въ честь Саула и Іонаоана) являются, безспорно, лучшими произведеніями еврейской лирической поэзіи. Они чрезвычайно богаты образами, въ нихъ быеть ключемъ молодал сильная жизнь, широкая и свётская, еще не замкнутал въ узкое кольцо церковпаго ритуала. Пленъ и въ особенпости эпоха после илена-это эпоха упадка лирической музы. Исалмы этой эпохи становятся монотонными и однообразными, редко проскальзываеть въ нихъ меткій образъ или смелое выраженіе. Это понятно само собою: народа больше нізть, осталась религіозная секта съ маленькими задачами личнаго спасенія и мінцанскаго благополучія. Вдохновляеть поэтовь уже не жизнь, а старая литература; псалмисты эпохи после илена уже не придворные менестрели, а церковные итвинь, изучивше пророковъ и законъ. Подъемъ замъчается только въ последній моменть, въ эноху Маккавеевъ, когда религіозныя гоненія вновь подняли національное чувство. Псалмы маккавейской эпохи неподдѣльностью рвако выдвляются изъ всехъ остальныхъ чувства и пркостью образовъ. Но это была последняя вспышка потухавшаго костра: національное царство скоро опять исчезло, и вмъсть съ иимъ, на этотъ разъ окончательно, исчезла надіопальная поэзія.

Эти итоги внолив соответствують тому, что мы знаемь вообще объ исторіи еврейской литературы: золотая ея эпоха это эпоха до ильна, когда появились наиболье поэтическія части пятикнижія, когда создалась народная эпонея о завоеваніи Ханаана, о любимыхь національныхь герояхь, о Давидь, объ Иліи, когда дыйствовали и писали первые великіе пророки. То, что появилось въ ильну и посль плына, было переработкой стараго матеріала, искальченнаго жреческими тенденціями, или обширная, но малосодержательная, нравоучительная и памфлетическая литература, среди которой одинокими звъздочками сіяють книга Іова и книга Рубь.

Это первое. Во вторыхъ, историческое значение псалмовъ заключается въ томъ, что они являются прямо драгодънными историческимъ источникомъ. Дъло въ томъ, что вслъдъ за введениемъ закона при Езръ и вплоть до Маккавейской эпохи.

т. е. на протяженіи почти трехсоть льть, мы имбемь въ исторіи общины второго храма совершенно темную полосу. Эта полоса начинается введеніемъ закона, торжественной клятвой соблюдать его и изгнаніемъ всехъ иноплеменниковъ изъ Іерусалима, а кончается кровавой борьбой соціально-религіозныхъ партії, успъхами эллинизма въ самомъ сердцъ Герусалима и замъной культа Ягве культомъ Зевса Олимпійскаго. Следовательно, въ теченіе этой темной полосы въ соціальномъ и религіозномъ состояній общины второго храма произошель глубокій переломъ: однородная масса върныхъ распалась на двъ враждующія группы: на экономически господствующихъ, «сыновъ беззаконія», и на экономически зависимыхъ, благочестивыхъ асидеевъ. Если бы у насъ не было псалмовъ изъ этой эпохи, то намятникомъ этого передома была бы только книга Іова, на основаніи которой можно было бы строить лишь болю или менюе въроятныя гипотезы. По при номощи исалмовъ мы можемъ теперь установить болже или менже точно, хотя и въ общихъ чертахъ, процессъ этого нерелома. Исалмы дають намъ возможкорни фарисейской и саддукейской открыть которыя какъ будто сразу вырастають изъ земли въ тридцатыхъ годахъ второго въка, и борьба которыхъ опредъляеть собою въ значительной мере всю последующую историю общины второго храма. Следуеть заметить, что съ этой стороны значеніе псалмовь недостаточно чувствовалось, и историки іудейства ими почти не пользовались \*). Съ указанной стороны аналогичны нікоторымъ произведеніямъ псалмы совершенно греческой лирики, напримъръ, произведеніямъ Солона и Симонида. Такимъ образомъ, для современнаго историка, занимающагося исторіей іудейства, знаніе псалмовь становится необходимымъ условіемъ.

Пользованіе псалмами въ настоящее время сильно затрудняется ихъ текстомъ. Тотъ текстъ, который мы теперь имъемъ, сильно испорченъ, настолько, что въ нъкототорыхъ псалмахъ

<sup>\*)</sup> Авторъ этихъ строкъ едва ли не первый сдёлалъ попытку примѣнить матеріалъ псалмовъ для построенія псторіп общины второго храма. См. статью «Іуден при Маккавенхъ и Асмоненхъ» въ сборн. «Помощь евренмъ, пострадавшимъ отъ неурожая». Въ этой статьѣ псалмы въ качествъ источниковъ использованы главнымъ образомъ въ первой главъ и отчасти въ четвертой главъ.

приходится оставлять безъ перевода цёлые стихи и даже ихъ группы, такъ какъ оригиналъ совершенно непонятенъ. Съ другой стороны, сравнение еврейскаго текста съ греческимъ переводомъ LXX показываеть, что обработка текста позднъйшими книжниками шла дальше, чъмъ простыя прибавленія въ началь именъ предполагаемыхъ авторовъ, музыкальныхъ п литургическихъ указаній. Корректирующая рука соферовъ коснулась и самаго текста псалмовь, въ особенности древнихъ, и постаралась сгладить некоторыя шокировавшія ихъ выраженія. Наиболье ясно бросается въ глаза операція надъ началомъ пс. 50, гдв у LXX стоить «богь боговъ Ягве», а въ еврейскомъ тексть: «божество, богь Ягве». Поэтому, при пользованіи исалмами для исторических цълей необходимо тщательно взвъщивать всв разпочтенія ГХХ и еврейскаго текста; иногда одно слово совершенно мешнеть смысль и физіономію псалма.

> # # #

Намъ остается сказать ифсколько словъ о техническомъ построенін исалмовъ. Ритмъ семитской стихотворной річи существеннымъ образомъ отличается отъ ритма индо-европейской стихотворной рачи. Индо-европейская стихотворная рачь строится искусственно; правда, ея искусственный ритмъ въ основъ своей восходить къ натуральному ритму, лежащему въ основъ челов в ческой природы, но концы его въ настоящее время очень трудно, даже почти невозможно разсмотреть. Ритмъ семитской, а следовательно и еврейской стпхотворной речи очень близокъ къ естественному ритму человвческой рвчи. Этотъ естественный ритмъ человъческой ръчи состоитъ въ перемънномъ ея повышеніи и пониженіи, которое происходить вследствіе пульсированія источниковъ нашей физической жизни, т. е. вслідствіе процесса кровообращенія и дыханія. Этоть физическій ритмъ отражается на всёхъ движеніяхъ человёческаго организма; отъ него ведеть свое начало ритмъ ръчи и ритмъ тълодвиженій, напр. при тапцахъ. Первоначальная поэзія основана именно на этомъ естественномъ ритмъ: каждое произведение народной словесности состоить изъ чередованія парныхъ, а иногда тройныхъ стиховъ, причемъ каждый изъ этихъ стиховъ парадлеленъ другому по длительности (т. е. по времени, необходимому для произнесенія) и вмість съ этимъ и по содержанію; новая мысль является вмёстё съ новой чередой стиховъ. Изъ этой примитивной размеренной речи произошли вспоследствии все разнообразныя формы стихотворной метрики, а изъ размъреннаго произношенія такихъ произведеній, съ соотвытствующими вдыханію и выдыханію воздуха повышеніями и пониженіями голоса, произошло пъніе. Семитское стихосложеніе очень недалеко ушло оть описанной зачаточной формы. Възападной ноэзін выдвинулся на первый планъ моменть длительности, развитіе котораго привело къ созданію стиховъ съ точно установленнымъ количествомъ стопъ той или другой длительности; по вмѣстѣ съ этимъ въ западной поэзіи остался въ сторонъ и вскорф совершенно исчезъ нараллелизмъ стиховъ по содержанию. Въ древне-еврейской поэзіи точная метрика не выработалась. и стихи остались лишь приблизительно равными другь другу но длительности; зато получиль чрезвычайное развитіе параллелизмъ содержанія. Основною формою древне-еврейскаго стиха сталь такъ называемый дистиконг, т. е. стихъ, состоящій изъ двухъ параллельныхъ членовъ, причемъ мысль, выраженная въ нервомъ членъ, получаетъ то или иное подкръпление или освъщеніе во второмъ члень. При этомъ первопачальное простос повтореніе одной и той же мысли въ синопимическихъ выраженіяхъ получило чрезвычайно многообразное развитіе. Различаются следующія основныя формы нараллелизма:

1) Синонимическій параллелизмъ, наиболье простой и наиболье чистый. Онъ состоить или въ простомъ повтореніи той же мысли, напр.:

Какъ я буду проклинать того, кого богъ не проклялъ? Какъ я буду предавать проклятію, кого Ягве не предаль проклятію? (Числ. 23,8).

Или во второмъ членѣ повторяется пе идентичная, но вполнѣ параллельная мысль, напр.:

Солнце, стой спокойно у Гивеона И луна въ долина Айаловъ (Інсусъ Нав. 10, 12).

2) Параплелизмъ антитетическій, напр.:

Ибо Ягве знаеть нуть праведныхъ, А путь нечестивыхъ погибнеть (Пс. 1, 6).

3) Параллелизмъ синтетическій; онъ состоить въ томъ, что второй членъ добавляеть или развиваеть въ другихъ направле-

ніяхъ мысль первого члена, слідовательно, этоть родь параллелизма является параллелизмомъ лишь по формів, но не по содержанію, напр.:

Какъ птица, которая улетала изъ своего гивзда, Такъ и человъкъ, который сдълался бъглецомъ изъ своей родины (Притчи, 27, 28).

4) Паралленизмъ степенный, суть котораго состоить въ слъдующемъ: первый члепъ берется съ неполнымъ выраженіемъ мысли, второй членъ повторяетъ слова перваго и заканчиваетъ мысль, образуя какъ бы слъдующую ступень лъстницы; напр.:

Воздайте Ягве, о вы, сыпы божін, Воздайте Ягве славу и сипу (Ис. 29, 1).

Этоть последній видь наравленизма есть напболее красивая форма еврейскаго стиха. Онь применень въ следующихъ неалмахъ: 29, 92, 93, 91, 96, 113 и въ пекоторыхъ песняхъ нилигримовъ в.).

Въ одномъ и томъ же псалмѣ обыкновенно чередуются всв виды нараллелизма; лишь пъкоторые псалмы соблюдають въ этомъ отношеніи однообразіе. Кромѣ дистихона, въ псалмахъ не разъ встръчаются и другія формы: чередуются заразъ по три, по четыре и даже по пять параллельныхъ стиховъ; послъднія формы, впрочемъ, крайне ръдки. Лучшими по стихосложенію псалмами надо признать слъдующіє: 51, 81, 91 и 103.

Что касается разділенія поэтическихь произведеній на строфы, то въ этомь отношеніи еврейская поэзія точно также является недоразвившейся. Чуть ли не единственнымь произведеніемь съ правильнымь разділеніемь на строфы является пс. 107. Въ другихъ псалмахъ иногда встрічается дівленіе, лишь приблизительно похожее на строфы. Именно, извістное число стиховь, не всегда равное, перемежается повтореніемъ одного и того же стиха, или группы стиховь. Это повтореніе (рефрень) появляется не тамъ, гді оно требуется технически, а тамъ, гді мысль поэта дівлаеть естественную паузу. Такимъ образомъ, о строфахъ въ еврейской поэзім приходится говорить также не въ метрическомъ, а въ логическомъ смыслів.

<sup>्</sup>री और

<sup>\*)</sup> Примъры взяты у Driver'а (см. питералуру).

Мы пришли къ концу. Историко-литературный анализъ псалмовъ открыль для насъ совершенно новый міръ. Это открытіе есть одна изъ величайшихъ заслугь критической науки. Но точно такъ же, какъ въ вопрост о псалмахъ, историческая критика пришла къ неожиданнымъ открытіямъ почти во всёхъ остальныхъ вопросахъ исторіи евреевъ и еврейской литературы. Она безпощадно разрушила традиціонные взгляды и предразсудки; первое время казалось, что она все превратила въ развалины, но затъмъ изъ этихъ развалинъ поднялась живая, одетая плотью и кровью, действительность еврейской старины, совершенно непохожая на созданные еврейской ихристіанской схоластической экзегетикой образы. Историческая наука свела исторію Израиля съ неба на землю и зам'внила старые, застывшіе манекены боговь и пророковь живыми людьми всемъ ихъ разнообразіи и индивидуальности. Это побъдоносное шествіе науки постепенно сметаеть всв остатки стараго сходастическаго богословія; взделівянные имъ старые пдоды гибпуть безвозвратно нодъ ударами критики, подобно тому, какъ подъ ударами Ягве валились вокругъ цари и боги сосъднихъ враждебныхъ Іудів народовъ. Солице уже блестить, но почь была длинна; и какъ безсиленъ ночной туманъ побороть прорывающіеся лучи утренняго солнца, такъ же безсильны и всь попытки сторонниковъ религіознаго обскурантизма остановить побъдное шествіе науки, пролагающей путь царю вселеннойчеловъческому разуму!

#### Литература и переводы.

Лучніе комментарій къ псалмамъ, съ полнымъ научно-обработаннымъ нереводомъ псалмовъ, это комментарій Baethgen'a (въ Handkommentar zum A. Test., herausgeg. von D. W. Nowack, II. Abth., II. Band), и комментарій Hupfeld'a (Die Psalmen, übersetzt und ausgelegt von Herm. Hupfeld) въ III изд., переработанномъ тѣмъ же Nowack'омъ (2 тома). Комментарій Гунфельда болѣе подробный, но болѣе консервативный; кромѣ того, у Гунфельда общее введеніе изложено крайне кратко. Кромѣ переводовъ, имѣющихся въ указанныхъ комментаріяхъ, слѣдуетъ указать прекрасный нереводъ псалмовъ въ нѣмецкомъ научномъ переводѣ Ветхаго Завѣта, вышедшемъ подъ общей редакціей С. Каштевска. Прочіе комментаріи и переводы сильно устарѣли.

Общее введеніе къ псалмамъ прекрасно и довольно подробно изложено въ комментаріи Baethgen'a; слідуетъ также указать соотвітствующую, весьма обстоятельную главу въ Einleitung in die Litteratur des A. T. Driver'a. Спеціально вопросу о времени происхожденія псалмовъ посвящена книга Cheyne, The origin of the Psalter, но его сужденія отличаются крайней субъективностью.

Литература по нѣкоторымъ спеціальнымъ вопросамъ указана въ примѣтаніяхъ. По остальнымъ вопросамъ, касающимся главнымъ образомъ времени происхожденія отдѣльныхъ псалмовъ и отдѣльныхъ идей псалмовъ литература разбросана по журнальнымъ статьямъ (см. Zeitschrift für alttestam. Wissenschaft и Zeitschrift für protest. Theologie und Kirche). Изданіє оригинальнаго текста псалмовъ лучшее Wellhausen'a, въ P. Haupts, Sacred books u. s. w.

#### Примѣчанія.

1) Къ стр. 14. Кимпи Самуила разсказывають историю израильскихъ племенъ со времени порабощения ихъ филистимлинами (около 1050 г.), вилоть до смерти Давида, о которой разсказывается уже въ I Царей (около 970). Уже при бъгломъ знакомствъ съ ки. Сам. становится ясно, что онъ составились изъ различныхъ источниковъ, различныхъ но своему характеру и времени происхожденія. На это прежде всего указывають понадающіеся въ ки. Сам. нарадлельные разсказы (напр., три разсказа о поставленіи Саула на царство: 1) I Сам. XI --древпъйшій разсказь, безь участія жреца; 2) І Сам., XI, 1—10, 16-тоже древній разсказъ, по уже вводящій участіе Самуила; 3) f Сам., VIII, X, 17-27, XII — поздивнийй разсказъ, проводащій ужо опредвленную жреческо-теократическую тенденцію; кром'в того, ср. разсказы о гоненін Саула на Давида, гдв также встрвчаются наралиельныя места). Въ настоящее время выяснены следующие основные источники кн. Сам.: а) две традиціи, получившія свое начало на северь. Это 1) традиція о Сауль, составившаяся въ племени Веніамина, откуда быль ро домъ Саулъ; къ ней принадлежать следующия части кн. Сам.: I Сам., IX—X, 16, XIII, XIV; несомивино, что она содержала подробный разсказъ о Сауль, но составитель кн. Сам воспользовался только частью ея, такъ какъ для большей части исторін правленія Саула онъ пользовался традиціей о Давидь: 2) традиція о начал'є филистимскаго ига, составленная Ефремовомъ кольнь; она использована въ I Сам., гл. IV, V, VI. б) Двъ традиціи о Давидъ: 1) традиція о похожденіяхъ Давида до вступленія на царство, почти народная эпопея, использованная весьма широко, начиная съ I Сам., XVI, 14, (XVI 14—23; отдёльныя части гл. XVIII, гл. XX, XXIII—XXV XXVII—XXXI; II Cam., I, 1—5; 17; II—V, XXI, 15—22):

- 2) хроника царствованія Давида, составленная въ Герусалимъ, особенно интересующаяся семейными делами Давида; она почти безъ перерыва использована во II Сам., VI-XX. Этимт исчерпываются древнейшие источники I Сам. Остальной матеріант распреділяется между: 1) исторіей Самуила, Саула и Давида, перерабатывающей уже имфющійся матеріаль съ ярко выраженной жреческой тенденціей (І Сам., І, ІІ, 11- ІІІ, 21: VIII, X, 17—27; XV, XVII; отд. части XVIII, XIX, XXI; XXVI; II Сам., I, 6-16-нарадлельный разсказъ о смерти Саула) и 2) отдільными вставками поэтических в мість (піснь Анны, I Сам., II, 1—10; ивспь Давида, II Сам., I, 17—27). Изъ этихъ вставокъ бросается въ глаза больное, совершенно неорганическое прибавление къ II Сам., XXII-XXIV. Оно прерываеть связный разсказь о Давидь, окапчивающійся въ ХХІ гл. и пепосредственно продолжающійся въ І Цар., І разсказомъ о смерти Давида по первой традиціи о Давидь. Повидимому, это добавленіе (содержащее пс. XVIII, последнія слова Давида, перечисление его героевъ и перепись народа; было вставлено уже послѣ окончательнаго составленія II Сам. и І Цар. І Цар. въ началѣ примыкаеть къ народной псторіи Давида. затъмъ продолжаетъ изложение по традиции о Самуилъ и по исторіи царей израильскихъ и іудейскихъ. І Цар. и въ особенности II Цар. дають матеріаль, сильно переработанный въ духѣ Второзаконія, въ то время, какъ кн. Сам. пспользывають сырой матеріаль источниковь, не подвергая его почти никакой переработкъ. Между переводомъ LXX и еврейскимъ текстомъ кн. Сам. и Царей есть очень крупная разница по нъкоторымъ главамъ, заключающаяся въ томъ, что еврейскій текстъ содержитъ, сравнительно съ греческимъ, цълый рядъ лишнихъ стиховъ-
- 2) Къ стр. 25. Составъ пятикнижія и время происхожденія отдёльных его частей опредёлились окончательно сравнительно недавно, трудами Графа, Велльгаузена, Штаде и Будде. Древн'я шими частями пятикнижія считаются части, заимствованныя изъ источниковъ ягвиста и элогиста (различающихся по употребленію собственнаго имени божія—Ягве, или нарицательнаго—elohim). Къ этой части пятикнижія относятся всё древн'я шіе разсказы о твореніи, ра'в, грёхопаденіи, потоп'є и построеніи вавилонской башни; зат'ємъ, легенды о патріархахъ.

разсказы о пребываніи евреевь въ Египть и выходь оттуда и о дарованіи законодательства на Синав; наконецъ, древивищая законодательная часть иятикнижія—десять запов'ядей и «книга завъта» (Исх., 20—24; ср. также 34, 14—28). Позднъйшая часть пятикнижія, такъ называемый Priestercodex, составившійся въ эпоху плена и после плена, отчасти перерабатываеть старый историческій матеріаль (ср. параллельные разсказы о нервыхъ временахъ и патріархахъ), отчасти даетъ новый матеріаль. Последній касается, главнымъ образомъ, законодательства о теократическомъ устройств'в Израиля (Исх.: XXIV, 15--XXXI, 18; XXXIV, 29--XL; Левитъ: всл книга, за исключениемъ спорныхъ гл. 17-26 [законы о чистоть], которыя выдьляются ибкоторыми изследователями, какъ самостоятельная, но тоже ноздиля часть интикнижія: Числъ: I, 1-X, 28; XV, XVIII, XIX, XXVI-XXX. XXXIII—XXXVI). Историческая часть Priestercodex'a сразу выделяется схематизмомъ, стремлениемъ къ статистическимъ подсчетамь и хропологическимь опредвленіямь; языкь біздный, изложеніе сухое, лишенное жизни, обращенное въ мортвую формулу. Средняя часть пятикимжія—это Второзакопіс; его ядрогл. XII—XXVIII, найденное при Іосіи (621 г.); къ книгъ прибавлено историческое вступление (І-ХІ), пользующееся разсказами ягвиста, и легенда о смерти Моисея (съ вставками древнихъ пъсенъ — пъсни Моисея и его благословенія). Изъ техь же источниковъ составилась кн. Іисуса Навина, такъ что критическая школа чаще употребляеть теперь терминь шестокнижіе, а не пятикнижіе. Изъ спец. работь лучшія Wellhausen'a (Die Composition des Hexateuch) и болье новая-Holzinger'a (Einleitung in den Hexateuch).

- 3) Къ стр. 26. Данныя Хроникъ, кн. Езры и Нееміи и литургическихъ добавленій къ псалмамъ являются единственными источниками по вопросу о постановкі музыкальной части въ общині второго храма. Детальной обработкі эти данныя подвергъ Büchler въ стать Zur Geschichte der Tempelmusik und der Tempelpsalmen (въ Zeitschrift f. alttest. Wissenschaft, 1899).
- 4) Къ стр. 39. Пророчество до плѣна (Осія, Амосъ, Исаія, Іеремія, Аввакумъ, Наумъ, Софонія, Михей) и послѣ плѣна (главные представители—Аггей, Захарія и Малахія) рѣзко раз-

личаются другь отъ друга. Въ то время, какъ первое проповъдуетъ соціальную правду и проникнуто этическимъ монотеизмомъ, второе говоритъ о письменномъ законъ и побуждаетъ іудеевь скорве строить храмь. Первое-народное, второе-церковное. Переходные типы эпохи плъна—Іезекіиль и неизвъстный пророкъ (Второисаія), которому принадлежать гл. 40-66 книги прор. Исаін (за нъкоторыми исключеніями). Ісзекінль-жрець: онъ оплакиваетъ пороки Израиля, но спасение видить лишь въ организаціи крівной церковной общины, планъ устройства которой онь подробно излагаеть въ последнихъ главахъ своей книги. Второисаія возводить Израиля въ рангъ избраннаго универсильным богомъ народа, который страдаль за грфхи другихъ народовъ; но за это онъ имветъ въру въ истинпато бога и научить ей другіе народы, которые должны будуть ему подчиниться. Его книга излагаеть, следовательно, отвлеченную идеологію мечтателя-націоналиста, какими классическіе пророки никогда не были. Въ реальности Іоны сомнъваются; всего въроятиве, это литературный образь. Даниил въ евр. канонь отнесень не къ пророкамъ, а къ третьей части канона. Это произведение апокалиптическаго характера, не имъющее ничего общаго съ пророчествомъ (книга явилась въ 166-165 г.).

5) Къ стр. 59. Цълый рядъ псалмовъ, подобно разобраннымъ, изложенъ отъ перваго лица единственнаго, а не множественнаго числа. Вопросъ о «я» псалмовъ, т. е. имфетъ ли это «я» значеніе индивидуальное, или коллективное, разобранъ Smend'ouz: Über das Ich der Psalmen, Bb Zeitschr. f. altt. Wissenschaft, 1888). Смендъ выразиль мнвніе, что взглядь на псалмы, какъ на продуктъ личнаго творчества, возбуждаетъ большія сомнінія; путемь разбора псалмовь, гдв говорящій субъекть обозначень черезь «я», Смендъ приходить къ заключенію, что «я» есть олицетвореніе общины второго храма; однако, онъ не разрътаетъ вопроса о личномъ творчествъ. Вопросъ, поднятый Смендомъ, возбудиль оживленную полемику, въ результатъ которой выяснилось, что «я» псалмовъ, дъйствительно, приходится въ большинствъ случаевъ понимать, какъ коллективное; по такой характерь это «я» получило не преднамъренно (за исключеніемъ совершенно литургическихъ псалмовъ), а такимъ образомъ, что продукты личнаго творчества

CANAL COLOR

перерабатыванись для коллективнаго употребленія, причемъ «я» сохранилось, но индивидуальныя черты стирались, и исаломъ подгонялся подъ общій шаблонъ.

6) Къ стр. 73. Въ русскомъ переводъ псалмовъ, какъ и во всей библіи, читатель нигде не встретить термина Ягве (или даже Іегова). Причина этого заключается въ следующемъ: ко времени перевода ветхозавътной литературы на греческій языкъ (т. е. въ ІІ вък до Р. Х.), собственное имя божества стало считаться святымъ и неизреченнымъ, и потому везде, где стояла тетраграмма этого имени (jhwh), евреи читали парицательное имя божіе adonaj (господь). Въ переводь LXX, сообразно этому, вездъ еврейскому jhwh соответствуеть хорьо-, откуда и въ русскомъ и во всъхъ остальныхъ церковныхъ переводахъ ветхаго завъта собственное имя исчезло и замъщшось: господь, ивм. Herr, франц. seigneur и т. д. Благодаря этому же, создалось неправильное произношение собственнаго имени еврейского Іегова. Какъ известно, еврейскій алфавить не имфетъ гласныхъ: когда, послъ Р. Х., еврейскіе ученые (масореты) должны были вокализовать (т. е. снабдить значками для гласныхъ) тексть ветхаго завъта, такъ какъ произношение многихъ словъ стало забываться, они вокализовали тетраграмму jhwh гласными слова adonaj (причемъ a должно было перейти въ бъгное  $\ddot{a}$ ), и нолучилось jehowah. Подлинное произношение было открыто благодаря указанію блаженнаго Өеодорита, который вскользь говорить, что евреп называлн своего бога Ταβέ. Отсюда, было установлено произношение Jahweh.

### Хронологическій указатель псалмовъ.

| Эпоха.                                                                                        | №№ псалмовъ.                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Конецъ VIII— начало VII в.<br>до Р. Х.                                                        | <b>4</b> 5.                                                                                                                                   |
| Эпоха Іосіп (640—609)                                                                         | 18.                                                                                                                                           |
| VII въкъ до Р. Х.                                                                             | 20, 21, 29, 46 (?), 48, 50, 60.                                                                                                               |
| Между 597 — 588 (составлены въ Вавилонъ, въ первой партіп изгнанниковъ, уведенныхъ въ 597 г.) | 42 <b></b> 43, 61, 63.                                                                                                                        |
| Эпоха вавилонскаго плана (586—538)                                                            | 14, 51, 53, 77, 102, 137.                                                                                                                     |
| Не ранке 538—537 (посяк<br>указа Кира о возвращения)                                          | 47.                                                                                                                                           |
| Не ранке 516 (окончаніе вто-<br>рого храма)                                                   | 24, 93, 95 — 100.                                                                                                                             |
| Не ранке 440 (эпоха введенія<br>Priestercodex'a Еврою).                                       | 2, 8, 19, 33, 78, 10 <del>4</del> .                                                                                                           |
| III bara                                                                                      | 1, 9, 10, 15, 16, 23, 32, 34, 37, 62, 75, 88, 92, 101, 103, 111, 112, 119, 128, 139, 145.                                                     |
| Не ранке III вкла (пксип<br>пилигримовъ)                                                      | 84, 120 134.                                                                                                                                  |
| Не ранве II въка (литурги-<br>ческіе псалмы)                                                  | 67, 113 — 117, 135, 136, 146 — 150.                                                                                                           |
| 200 — 170                                                                                     | 3-7, $11-13$ , $17$ , $22$ , $25-28$ , $31$ , $35$ , $36$ , $38-41$ , $52$ , $54-58$ , $64$ , $69$ , $70$ , $91$ , $94$ , $109$ , $140-143$ . |
| 171—165 (эпоха Маккавей-<br>скаго возстанія)                                                  | 44, 59, 74, 79, 80 (?), 83, 89 (?).                                                                                                           |
| 165 r                                                                                         | 30, 66, 118.                                                                                                                                  |
| Посль плвна, но безъ опре-<br>дъленной даты                                                   | 8, 33, 65, 68, 71, 72, 76, 77, 81, 85—88, 86, 90, 105 — 108, 110, 138, 144.                                                                   |
| Не поздиже 100                                                                                | Завершеніе книги исалиовъ въ ея современномъ составъ.                                                                                         |